Filosofia y su
Didactica

| AUTORIA
lf \

| SANDRA MARICELA CAMPUZANO RODRIGUEZ W‘
ALEXANDRA CECILIA ASTUDILLO COBOS

" EDICIONES COLECCION:

/ Eduacién en accion. Praxis,
curriculo y subjetividades







Filosofia y su Didactica

Autores

Sandra Maricela Campuzano Rodriguez
Universidad Estatal de Milagro

scampuzanor@unemi.edu.ec
hitps:/orcid.org/0000-0002-35124-2470

Alexandra Cecilia Astudillo Cobos
Universidad Estatal de Milagro
aastudilloc@® unemi.edu.ec

https:/orcid.org/0000-0002-/359-686/







© Ediciones RISEI, 2025

Todos los derechos reservados.
Este libro se distribuye bajo la licencia Creative Commons Atribucion CC
BY 4.0 Internacional.

Las opiniones expresadas en esta obra son responsabilidad exclusiva de
sus autores y no reflejan necesariamente la posicion la editorial.

Editorial: Ediciones RISEI

Colecciédn Educacidén en accidn: Praxis, curriculo y subjetividades
Titulo del libro: Filosofia y su Didactica

Autoria: Sandra Campuzano / Alexandra Astudillo (Docentes UNEMI)
Edicion: Primera edicion

Afo: 2025

ISBN digital: 978-9942-596-10-9

DOI: hitps:/doi.org/10.635624/riseibook-97/8-9942-596-10-9

Coordinacién editorial: Jorge Maza-Cérdova y Tomdas Fontaines-Ruiz
Correccion de estilo: Unidad de Redaccién y Estilo

Diagramacién y disefio: Unidad de Disefio

Revision por pares: Sistema doble ciego de revisién externa

Machala - Ecuador, diciembre de 2025
Este libro fue diagramado en InDesign.

Disponible en: hitps:/editorial.risei.org/
Contacto: info@risei.org



https://doi.org/10.63624/risei.book-978-9942-596-10-9
https://editorial.risei.org/
mailto:info@risei.org




Resumen

El libro Filosofia y su Diddctica es una obra formativa que arti-
cula la historia del pensamiento filoséfico con estrategias peda-
gbégicas orientadas a fortalecer la ensefianza de la filosofia en
contextos educativos contempordaneos. Su propodsito central es
resignificar la practica filosdfica como un ejercicio emancipador,
capaz de formar sujetos criticos, éticos y democraticos mediante
la reflexiéon racional, el didlogo y la problematizaciéon del mundo.

A'lo largo de cuatro capitulos, el texto construye un recorrido
historico-conceptual que permite comprender la evolucion de la
filosofia occidental y latinoamericana, mientras propone recursos
diddcticos para su ensefianza en los distintos niveles educativos.
El enfoque combina andlisis tedrico, lectura critica de autores
clasicos y contempordaneos, y orientaciones prdacticas para el aula.

El capitulo Taborda el surgimiento del pensamiento filosodfico,
destacando el paso del mito al logos como el nacimiento de la
racionalidad critica. Explora la interrelacién entre filosofia, cien-
cia y politica en la antigledad, mostrando codmo las preguntas
sobre la verdad, la naturaleza y la organizacion social configuran
un modo de pensar que aun hoy estructura nuestra cultura. Se
subraya el valor formativo de los presocrdticos como punto de
partida epistemolégico, asi como la filosofia entendida como
practica de libertad y ciudadania. Se ofrecen estrategias para
ensefar filosofia desde situaciones cotidianas, el didlogo y la
problematizacién, promoviendo que los estudiantes “aprendan
a filosofar” y no solo memoricen contenidos.

El capitulo 2 examina las tensiones entre fe y razén desde la
filosofia medieval hasta la modernidad. La patristica y la esco-
ldstica se presentan como intentos de armonizar teologia y ra-
cionalidad, mientras que los movimientos modernos desplazan
el centro del conocimiento hacia el sujeto. El capitulo analiza
criticamente cdémo estas rupturas impactan la educaciéon, mos-
trando los desafios que el pensamiento moderno y posmoderno
plantean para la construccion del conocimiento en la escuela
actual. La obra enfatiza que comprender estos debates es clave
para formar una actitud critica frente a nociones como verdad,
autoridad y certeza.



El capitulo 3 introduce las corrientes contempordneas, desde
la critica ideoldgica hasta la hermenéutica, la fenomenologia y
la filosofia del lenguaje. Asimismo, profundiza en la ética como
fundamento de la convivencia y de la practica pedagdgica. El
capitulo culmina con propuestas didacticas para promover pen-
samiento critico, andlisis del discurso, didlogo ético y ciudadania
reflexiva en el aula.

Finalmente, el capitulo 4 desarrolla la filosofia latinoamerica-
na y la pedagogia de la liberacion donde se analizan concep-
tos como identidad, opresidn, emancipacion, interculturalidad y
epistemologias del sur. El libro propone una diddactica filosofica
situada, capaz de reconocer la pluralidad culturaly de promover
procesos de conciencia histoérica, critica social y transformacion
educativa.

En conjunto, Filosofia y su Diddactica constituye una herramien-
ta académica integral que une teoria y praxis, orientada a forta-
lecer la ensefianza de la filosofia como experiencia significativa,
critica y liberadora en contextos educativos diversos.

Palabras clave: Racionalidad; Emancipaciéon; Didactica;
Interculturalidad; Pensamiento critico.



Contenido

CarituLo I 11

El surgimiento del pensamiento filosofico: fundamentos y
praxis educativa

* Introduccion—11

* Elorigen del pensamiento filoséfico y su valor formativo—14

+ Filosofia, ciencia y politica en la antigledad—18

* De la teoria a la praxis: ensefiar filosofia en la escuela—23

* El pensamiento presocrdtico como punto de partida
epistemologico—29

* La filosofia como ejercicio de libertad y ciudadania—34

* Referencias—40

Carituro II 43

Fe,razon y conocimiento:didlogo entre la filosofia medieval
y moderna

* Introduccién—43

* .Entrelafeylarazén: el pensamiento cristiano medieval—46

* Dogmatismo, verdad y autoridad: limites del conocimiento
en el medioevo—49

* Racionalismo y empirismo: nuevos caminos hacia la
verdad—53

* |dealismo Yy modernidad: el sujeto como centro del
conocimiento—57

* Delmodernismo al posmodernismo: rupturas, continuidades
y desafios educativos—61

* Referencias—66



Filosofia y su Did4ctica

CarituLo II 69

Pensamiento contempordneo, diversidad y ética del
conocimiento

* Introduccién—69

* El giro critico: de Marx a la Escuela de Frankfurt—74

* Hermenéutica y fenomenologia: nuevas lecturas del ser y
del sentido—79

* Filosofia del lenguaje y posmodernidad—84

* La ética como fundamento de la convivencia social y
pedagdgica—89

* La filosofia contempordnea en el aula: pensamiento critico
y ciudadania—93

* Referencias—99

CarituLo II 105

Filosofia latinoamericana y educacion para la libera-
cion

* Introduccion—105

* Filosofia de la liberacidon y justicia social—117

* Interculturalidad y epistemologias del sur—122

* La diddactica filoséfica en América Latina: hacia una peda-
gogia de la esperanza—126

* Referencias—131

10



CarituLo I

El surgimiento del pensamiento
filoséfico: fundamentos y praxis
educativa

Introduccion
El estudio del surgimiento del pensamiento filos6fico no se limita
a reconstruir un momento remoto de la historia intelectual, sino
que permite comprender como las culturas, los pueblos y las
comunidades han elaborado respuestas criticas ante sus pro-
pias condiciones de existencia. La filosofia nace cuando el ser
humano se descubre capaz de interrogar el mundo y cuestionar
las verdades establecidas; cuando decide sustituir la explica-
cién mitica por la busqueda racional, inaugurando una forma de
pensamiento que aspira a la autonomia, la claridad y la justicia.
En este sentido, la transicion del mito al logos en la antigledad
grecolatina constituye un acontecimiento decisivo: alli emerge
la racionalidad critica, la argumentacion légica y la preocupa-
cién por el ser, la verdad y la vida en comunidad. Sin embargo,
como muestran las genealogias criticas contempordneas, esta
no esla Unica fuente de pensamiento filosdfico. La filosofia, como
ejercicio universal de interrogacion y sentido, ha surgido siem-
pre en didlogo con contextos especificos, conflictos histéricos y
bUsquedas de emancipacion.

ISBN 978-9942-596-10-9 | 2025
https://editorial.risei.org



El surgimiento del pensamiento filoséfico: fundamentos y praxis educativa

Desde esta perspectiva amplia, resulta pertinente sefialar que
la filosofia latinoamericana de la liberacién ilumina con especial
fuerza el cardacter histérico, critico y emancipador del filosofar.
Lejos de ser un mero eco de las tradiciones europeas, constituye
un proyecto autdbnomo que “emerge como proceso de emanci-
pacién mentaly contra-hegemaénica” (Gonzdlez, 2025), orientado
a superar los mecanismos de dominacion econémica, culturaly
politica que han atravesado a América Latina. Su surgimiento
evidencia un principio didactico fundamental para este capitulo:
la filosofia siempre responde a necesidades histéricas concretas.

Tal como sefiala Ayerra (2012), la filosofia de la liberacién cons-
tituye un pensamiento heterogéneo que parte de la realidad
latinoamericana y se proyecta hacia la transformaciéon de las
estructuras vigentes, articuldndose con corrientes como la teoria
de la dependencia, la pedagogia del oprimido y la teologia de la
liberacion. Este cardacter situado y critico revela que el filosofar no
es ni abstracto ni neutral, sino una praxis, es decir, un ejercicio que
articula pensamiento y accién, comprensién y transformacion.

El aporte de pensadores fundacionales como Augusto Salazar
Bondy evidencia este vinculo entre critica filosofica y proyecto
educativo. Bondy desarrollé una reflexion sobre la “filosofia de la
subordinacion” que buscaba comprender como la dependencia
econdmica y cultural de América Latina afectaba la formacion
del pensamiento. En sus Ultimos afios, articuld explicitamente esta
critica con una filosofia de la educacién orientada a enfrentar los
problemas estructurales que limitan el desarrollo humano en la
region (Guerrero & Zhdanov, 2025). Esta articulacién temprana
entre andlisis filoséfico y proyecto pedagdgico ofrece una ense-
ffanza clave para comprender el valor formativo de la filosofia
desde sus origenes: pensar es siempre un acto que puede liberar
o0 someter.

Del mismo modo, la perspectiva decolonial de Enrique Dussel
permite releer la historia de la filosofia y sus origenes modernos
desde una sensibilidad critica que pone en evidencia la exclu-
sion del “Otro” como condicién de posibilidad de la modernidad
occidental. Como explica Pinton (2025), Dussel muestra que el
sujeto cartesiano surge sobre una matriz colonial previa que in-
visibilizd al mundo no europeo. Este gjercicio genealdgico posee
un valor didactico fundamental: ensefia que toda racionalidad
debe examinar sus condiciones historicas, politicas y culturales,
invitando al estudiantado a desarrollar una mirada critica sobre
los discursos canoénicos.

Las caracteristicas generales de la filosofia latinoamericana,
como han sistematizado Gonzdlez (2025) y otros autores, no
deben ser entendidas como un “desvio” respecto de la tradiciéon
occidental, sino como contribuciones significativas a la cultura

12



Sandra Campuzano / Alexandra Astudillo

universal desde un humanismo practico y contra-hegemonico.
Esta dimensidon humanista resuena con los objetivos formativos
de este capitulo: comprender la filosofia como una herramienta
para formar sujetos criticos, auténomos y capaces de participar
activamente en la construccion de lo comun.

Asimismo, la filosofia de la liberacion latinoamericana ha avan-
zado hacia una éticaintercultural que reconoce la diversidad de
saberes y culturas como fundamento de toda reflexién filoséfica.
Para Demenchonok (2025), este giro intercultural reconfigura la
comprension tradicional de la filosofia, al afirmar que el didlogo
es la base de la bUsqueda de verdad. En el dmbito educativo, esta
perspectiva propone un horizonte humanizador y democrdatico
que contrasta con modelos formativos centrados en la transmi-
sién vertical de contenidos.

La critica al eurocentrismo desarrollada por autores como
Arturo Roig —seguUn analizan Kryshtop y Basmanov (2023)— resul-
ta también instructiva para comprender la relacion entre filosofia,
historia y poder. Al cuestionar nociones como el “fin de la histo-
ria”, esta linea de pensamiento evidencia como ciertos relatos
historicos universales invisibilizan la experiencia latinoamericana
e indigena, reforzando estructuras de dominacién simbélica. Tal
analisis permite al estudiantado reconocer la importancia de
construir narrativas historicas plurales, criticas e inclusivas.

Finalmente, la dimensidon espiritual y comunitaria de la libe-
racion —presente en la obra de figuras como Ernesto Cardenal,
retomada por Raggio (2023)— recuerda que la filosofia latinoa-
mericana integra la reflexiéon ética, la experiencia estética y las
practicas comunitarias en un horizonte de transformacién inte-
gral. Esta vision amplia el campo formativo de la filosofia, mos-
trando que la liberacion no es solo politica o econdmica, sino
tambien espiritual y comunitaria.

No obstante su riqueza, Huetos (2023) advierte que la filo-
sofia de la liberacion y la teologia liberadora han enfrentado
desafios significativos en las Ultimas décadas, particularmente
por la irrupcion de nuevas dindmicas culturales y la consolida-
ciéon de modelos neoliberales. Aun asi, su vigencia para pensar
la educacion contempordnea es indiscutible: su énfasis en la
humanizacién, la critica contra-hegemonica y la centralidad del
didlogo ofrece claves esenciales para una educacién al servicio
de la dignidad humana.

De este modo, la introduccién a los origenes del pensamiento
filosdfico no solo recupera el transito del mito al logos y la cons-
titucion de la racionalidad critica en la antigledad, sino que
abre el horizonte para comprender la filosofia como una practica
histérica, situada y transformadora. Desde Grecia hasta América

13



El surgimiento del pensamiento filoséfico: fundamentos y praxis educativa

Lating, la filosofia se revela como un ejercicio de libertad: una
bUsquedaincesante de sentido que sostiene la posibilidad de for-
mar sujetos criticos, éticos y capaces de participar activamente
en la construccién de una sociedad mas justa. Esta perspectiva,
que orientard el desarrollo de todo el capitulo, permite articular
teoria, historia y praxis pedagdgica, subrayando la importancia
de ensefiar filosofia como una prdactica emancipadora desde los
origenes mismos del pensamiento humano.

El origen del pensamiento filoséfico y su valor formativo

El origen del pensamiento filoséfico en la cultura griega consti-
tuye uno de los procesos mas influyentes y trascendentales de
la historia intelectual de la humanidad. Lejos de surgir como
una ruptura tajante con las formas de conocimiento anteriores,
la filosofia emergid como una evolucion compleja de los modos
narrativos, miticos y pedagdgicos que configuraban el imagi-
nario helénico. La tradicion moderna muchas veces ha mostra-
do la transicion del mito al logos como un corte irreconciliable,
como si la racionalidad filosdfica hubiese irrumpido de manera
sUbita en un territorio dominado por la fantasia o la supersti-
cion. Sin embargo, esta lectura es histéricamente reduccionista.
Maspero (2023) observa con precision que el pensamiento de
Platén nacidé como exégesis de los mitos, y no como negaciéon
de ellos. Esta afirmacién nos obliga a revisar la interpretacion
simplificada de la filosofia griega como una superacion brusca
de los saberes tradicionales, para comprenderla mas bien como
una continuidad transformadora en la que los relatos miticos se
convierten en materia de reflexién critica. El mito, lejos de des-
aparecer, se vuelve objeto de andlisis y reinterpretaciéon, dando
origen a nuevas formas de pensar que profundizan el sentido
de las narraciones culturales mediante el examen racional. Asi,
el nacimiento de la filosofia no se comprende adecuadamente
si se la concibe como la sustitucidn de un discurso por otro; la
filosofia antigua es el resultado de un desplazamiento interno,
una reelaboracidon reflexiva de los simbolos que estructuraban
la experiencia humana.

Este proceso se hace especialmente patente cuando se analiza
la figura de Sécrates, un pensador cuya influencia transformo
tanto la filosofia griega como el sentido mismo de lo que significa
filosofar. S6crates no fue un pensador de gabinete ni un tedrico
sistemdtico; fue alguien que hizo de la filosofia un estilo de vida,
un ejercicio permanente de interrogaciéon y autoconocimien-
to. Hernandez (2024) subraya que Soécrates encarné la filosofia
como modo de vivir y de morir, dado que convirtié el examen de

14



Sandra Campuzano / Alexandra Astudillo

uno mismo en una tarea ética fundamental. La imagen socrdtica
de una vida sin examen que “no merece ser vivida” constituye
uno de los enunciados mas potentes de la filosofia antigua, pues
sitUa el pensamiento en el centro de la existencia humana. Para
Soécrates, pensar no es una capacidad accesoria, sino una activi-
dad esencial que determina la calidad de vida y la autenticidad
del sujeto. Esta manera de entender la filosofia como cuidado del
alma introduce un elemento formativo que se mantiene hasta
nuestros dias: la filosofia no se limita a producir conocimientos
abstractos, sino que transforma la manera en que las personas
se comprenden, actuan y conviven en sociedad.

La profundidad formativa del pensamiento filoséfico se des-
pliega alun mas en la obra de Platéon, cuya influencia en la historia
de la educacién es dificil de exagerar. Segin Alvarez (2012), la
filosofia platonica desplazd los métodos arcaicos de educacion
entre las élites griegas y establecid un modelo formativo que
continUa vigente en la actualidad. Este hecho es significativo
porque revela que la filosofia no solo introdujo nuevas preguntas
metafisicas, sino también nuevas formas de ensefiar y aprender.
Platon comprendid la educacién como un proceso gradual, orien-
tado a la formacién integral del individuo, cuyo objetivo Ultimo
consistia en guiar el alma desde la ignorancia hacia el conoci-
miento verdadero y la contemplacién del bien. Este camino no
podia lograrse mediante la simple transmisién de contenidos,
sino mediante una practica reflexiva que involucraba al sujeto
en su totalidad.

En este sentido, la obra platénica adquiere un caracter que va
mas alla de lo conceptual. Ferndndez (2005) describe los didlogos
platonicos como auténticos ejercicios espirituales, destinados no
solo ainstruir intelectualmente, sino a transformar el ser de quien
filosofaba. Platdn consideraba que la filosofia era psicagogia, es
decir, conduccién del alma. Su método dialdgico buscaba provo-
car una conversioén interior, un desplazamiento desde un estado
de vida inauténtico hacia una vida auténtica caracterizada por
el autoconocimiento, la claridad racional y la orientaciéon hacia
la virtud. Bajo esta perspectiva, la educacion filosdfica no es una
mera instruccion ni una adquisicién de competencias cognitivas:
es un proceso de transformacién existencial. La filosofia despierta
la capacidad de pensar por uno mismo, de interrogar el mundo y
de actuar conforme a criterios éticos, elementos que constituyen
el corazéon de su valor formativo.

A partir de este legado, comprender el origen del pensamiento
filosdfico implica también reconocer su dimension pedagdgica.
Desde la Grecia clasica, la filosofia ha sido inseparable de la
educacion. No se trata simplemente de una disciplina al margen

15



El surgimiento del pensamiento filoséfico: fundamentos y praxis educativa

de la vida cotidiana, sino de un modo de orientar la existencia
hacia el aprendizaje permanente. En este sentido, los aportes de
la tradiciéon filoséfica antigua contintan ofreciendo claves para
la formacién contempordnea, especialmente en lo referente al
pensamiento critico. En la actualidad, el pensamiento critico se
presenta como una competencia central en los sistemas educati-
vos, un conjunto de habilidades que permiten al sujeto cuestionar,
evaluar y tomar decisiones fundamentadas. Sin embargo, como
demuestran Rodriguez-Ortiz et al. (2023), el pensamiento critico
no puede entenderse plenamente sin examinar sus raices filo-
séficas. Los autores, tras analizar a 44 tedéricos del pensamiento
critico, identifican cuatro modelos principales y muestran que
cada uno de ellos se sustenta en tradiciones filosdficas distintas.
Esta constatacién evidencia que el pensamiento critico no es una
simple técnica, sino una postura epistemolégica que emerge
de los marcos filoséficos que han guiado el desarrollo del saber
humano. Cuando la educacion pretende formar pensadores cri-
ticos sin vincular estos modelos a sus fundamentos filoséficos, se
arriesga a fomentar una criticidad superficial, desvinculada de
los criterios que permiten evaluar argumentaciones, cuestionar
supuestos y comprender la complejidad de la realidad.

El valor formativo del pensamiento filosdfico se hace evidente
precisamente en su capacidad para ofrecer los criterios con los
cuales se configura el pensamiento critico. La tradicién l6gica,
la reflexién epistemoldgica, la hermenéutica, la ética del didlo-
go y la filosofia politica aportan perspectivas que explican por
gué pensar criticamente implica mas que analizar informacion
o resolver problemas; significa adoptar una actitud reflexiva,
deliberativa y responsable ante el mundo. En este sentido, la fi-
losofia se presenta como el fundamento que da coherencia a las
practicas educativas orientadas a la formacion de la autonomia
intelectual y del juicio ético.

La dimensién formativa de la filosofia se despliega también
en su cardacter dialdgico. Desde el didlogo socrdtico hasta los
enfoques contempordneos de educacion basada en la conver-
sacion critica, la filosofia ha enfatizado que el conocimiento es
un proceso compartido. Barwell (2024) afirma que el didlogo,
entendido como postura epistemoldgica, integra elementos como
la responsabilidad mutua, la imaginacion, la incertidumbre, la
humildad y la interdependencia. El conocimiento no se concibe
como un conjunto de verdades cerradas, sino como un espacio
dindmico en el que los participantes construyen significados
desde la interaccién respetuosa y critica. En el dmbito educa-
tivo, esta perspectiva tiene profundas implicaciones: ensefia a
los estudiantes a pensar con otros, a escuchar con apertura y a

16



Sandra Campuzano / Alexandra Astudillo

reconocer la diversidad de interpretaciones como un elemento
enriquecedor del aprendizaje. Desde este punto de vista, la filo-
sofia no solo cultiva el pensamiento individual, sino también las
habilidades sociales, éticas y comunicativas necesarias para la
vida democrdtica.

Comprender la filosofia en su origen implica, por tanto, reco-
nocer que su valor formativo se basa en una triple dimensiéon: es
transformacidn interior, es desarrollo de competencias reflexivas
y es construccidon colectiva de significados. Estas dimensiones se
articulan entre si y permiten entender por qué la filosofia, desde
la antigledad hasta nuestros dias, sigue siendo una disciplina
esencial para la formacién integral de las personas.

En primer lugar, la filosofia transforma el ser del individuo al
fomentar el autoconocimiento, la coherencia entre pensamiento
y accion, y la bUsqueda del sentido de la vida. Socrates y Platén
mostraron que el pensar no es un ejercicio meramente intelectual,
sino un camino hacia una vida mas auténtica. Esta dimensiéon
formativa resulta fundamental en un contexto contempordneo
marcado por la dispersion, la superficialidad y el consumo acri-
tico de informacion. La filosofia invita a detenerse, a examinar las
creencias, a clarificar los deseos y a orientar la accidon conforme
a valores, favoreciendo una identidad mas sélida y una existencia
mas reflexiva.

En segundo lugar, la filosofia proporciona las herramientas
conceptuales necesarias para el pensamiento critico. Los mo-
delos identificados por Rodriguez-Ortiz et al. (2023) no son sim-
plemente tipologias tedricas; representan modos especificos de
pensar que permiten evaluar argumentos, identificar falacias,
comprender la relacion entre emociones y cognicion, analizar
problemas desde perspectivas cientificas o interpretar fendme-
nos sociales desde marcos pragmdaticos. La filosofia, al ofrecer
estos fundamentos, contribuye a la formacion de ciudadanos
capaces de enfrentar los desafios complejos del mundo actual,
desde la desinformacion hasta los dilemas éticos vinculados con
la tecnologia, la politica o la sostenibilidad.

En tercer lugar, la filosofia ensefia a dialogar de manera res-
ponsable. El pensamiento dialdgico, como explica Barwell (2024),
requiere reconocer la dignidad del otro, escuchar activamente,
construir significado conjunto y aceptar que el conocimiento
es un proceso abierto. En la practica educativa, esta actitud
transforma el aula en un espacio de encuentro, de participacion
activa y de construccién de comunidad. La filosofia fomenta una
ética relacional que promueve la convivencia democrdatica y la
resolucion pacifica de conflictos, habilidades imprescindibles
para sociedades plurales y diversas.

17



El surgimiento del pensamiento filoséfico: fundamentos y praxis educativa

De este modo, el origen del pensamiento filoséfico no es solo
un capitulo en la historia de las ideas, sino un fundamento per-
manente para la formacion humana. La filosofia surgié en la
Grecia antigua como un esfuerzo por comprender la realidad y
orientar la vida hacia la verdad y la virtud; hoy continUa siendo
una herramienta indispensable para formar personas capaces
de pensar, dialogar, decidir y transformar su entorno. Su valor
formativo trasciende los contenidos disciplinares y se proyecta
hacia la construccion de identidades criticas, éticas y compro-
metidas con la justicia y el bien comun.

Filosofia, ciencia y politica en la antigiedad

La relacién entre filosofia, ciencia y politica en la antigledad
constituye uno de los nUcleos mas fecundos y complejos de la
historia del pensamiento humano. En aquel horizonte civilizatorio
no existian las separaciones disciplinarias que caracterizan el
saber moderno; por el contrario, la reflexion filoséfica, la investi-
gacién cientifica y las practicas politicas se entrelazaban en una
unidad orgdnica. Esta interrelacién permitia comprender la vida
comunitaria, la naturaleza y la racionalidad humana desde una
perspectivaintegral, en la que el conocimiento no se consideraba
aislado de la accion ni de la formacion del cardcter. La filosofia
antigua entendié desde sus origenes que los seres humanos viven
en comunidad y que, para hacerlo justamente, necesitan tanto
de la ciencia como de la reflexién ética y politica. Por ello, la fi-
losofia operd simultdneamente como fundamento tedrico, como
guia de acciébn y como marco critico para evaluar las decisiones
pUblicas. En este contexto amplio e interdisciplinario, Aristételes
y Platén emergen como polos decisivos en la configuraciéon del
pensamiento politico cldsico, mientras que el mundo romano y la
filosofia medieval isldmica amplian y reconfiguran estos aportes,
mostrando la vitalidad del pensamiento antiguo en tradiciones
diversas.

Aristoteles representa una de las figuras centrales para enten-
der esta relaciéon entre filosofia y politica. Su nociéon de phronesis,
tradicionalmente traducida como “sabiduria practica”, expresa
de manera ejemplar esta integracion entre reflexion y accién. La
phronesis no consiste en un saber tebdrico desconectado de la
vida pUblica, sino en la capacidad de deliberar rectamente sobre
lo que es bueno y conveniente en situaciones concretas. Segun
Faure (2013), Aristoteles desarrolld un concepto sumamente com-
plejo del phronimos, el hombre poseedor de sabiduria prdacti-
ca, cuya virtud no se limita a comprender principios generales,
sino a saber aplicarlos correctamente en el cambiante escenario

18



Sandra Campuzano / Alexandra Astudillo

politico. Esta concepcion subraya que la politica, para ser justa,
requiere del cultivo intelectualy moral del gobernante. A diferen-
cia de modelos contempordneos que conciben la politica como
gestion técnica o competencia estratégica, Aristoteles veia la
vida pUblica como una prdactica ético-racional en la que las virtu-
des morales dependian de las virtudes intelectuales y viceversa.
La sabiduria practica solo existe en interaccion con la justicia, la
valentia, la templanza y las demdas virtudes del cardcter.

De este modo, Aristételes afirma que no es posible separar
la filosofia de la politica, porque la politica es la culminacion de
la ética y constituye la ciencia arquitectdnica mas elevada del
mundo humano. La politica es ciencia porque requiere principios;
es arte porque exige decisiones prudentes; y es filosofia porque
su propodsito es dirigir la vida hacia el bien comuin y hacia la
realizacion plena del ser humano en comunidad. Si la ética se
ocupa del bien del individuo, la politica se ocupa del bien de la
ciudad. Esta integracién revela que el pensamiento politico no
puede ser un mero cdlculo utilitario, sino una reflexion sistematica
sobre cdmo deben vivir los seres humanos juntos, cémo deben
organizarse las instituciones, qué constituye una vida buena y
cudles son las finalidades que justifican el gobierno. Aristoteles
logra unir, en un mismo marco conceptual, la investigacion em-
pirica sobre las constituciones griegas, la reflexion l6gica sobre
las formas de gobierno y la visiéon filoséfica sobre la virtud y el
florecimiento humano. Su filosofia politica constituye, asi, un
puente entre ciencia, ética y praxis comunitaria.

La contribucién de Platon a esta relacién entre filosofia y poli-
tica esigualmente decisiva, aunque desde una perspectiva dife-
rente. Si Aristoteles privilegid la observacion empirica y la elabo-
racion sistematica de conceptos ético-politicos, Platon entendid
la politica sobre todo como una tarea pedagdgica: el arte de
formar gobernantes virtuosos y ciudadanos capaces de vivir de
acuerdo con la justicia. En este sentido, su reflexion parte de la
conviccién de que la corrupcién y el desorden politico tienen su
origen en laignorancia. La figura del Sécrates platonico adquiere
asi un papel fundamental en la configuracion del pensamiento
politico cldsico. Socrates, tal como lo presenta Platéon, representa
la critica radical al poder injusto, la disidencia filosdfica frente
a las autoridades y la denuncia de los prejuicios que guian las
decisiones puUblicas. Su postura muestra que la libertad de pen-
samiento es esencial para una ciudad justa. Sécrates no hace
politica en el sentido tradicional, pero su cuestionamiento per-
manente constituye una forma de accién politica basada en la
persuasion y la busqueda de la verdad.

19



El surgimiento del pensamiento filoséfico: fundamentos y praxis educativa

Platén amplié esta intuicidon socrdtica en su teoria del gober-
nante filosofo. Tilleczek (2024) subraya que Platén propone un
modelo de entrenamiento politico que combina la reflexion éti-
ca profunda con el liderazgo prdactico. Para que un gobernante
sea justo, debe conocer el bien, comprender la naturaleza del
alma humana y ser capaz de interpretar criticamente su propia
época. La filosofia no es un adorno intelectual, sino la condicion
misma para gobernar bien. Esto implica que los gobernantes
deben ejercitarse en el conocimiento, la templanza y la justicia,
y que su formacion requiere affos de estudio, disciplina interior
y disposicién para anteponer el bien comuUn al interés personal.
Platén concibe la politica como una vocacién, no como un medio
para adquirir poder. En este sentido, su pensamiento anticipa las
teorias contempordneas sobre liderazgo ético, mostrando que el
ejercicio del gobierno exige reflexion, autoconocimiento y una
relacién constante entre teoria y practica.

Para entender adecuadamente la relacién entre filosofia y
politica en la antigledad, es fundamental considerar también
el aporte del mundo romano, que complejizé y transformé las
categorias griegas. Si la tradicion griega enfatizaba la acciéon
ciudadana, la espontaneidad politica y los actos extraordinarios
de participacion civica, el pensamiento romano introdujo ele-
mentos decisivos que ampliaron la comprension de la vida poli-
tica. Elutka (2024) explica que los romanos otorgaron un papel
central a conceptos como la tradicidon, la autoridad, la fundacién,
la ley (lex) y la promesa. La cultura politica romana valoraba la
estabilidad institucional y la continuidad histérica, entendiendo
que la ciudad debia preservarse mas alld de las pasiones del mo-
mento o de las acciones impulsivas de los lideres. Estos elementos
configuraron una vision politica que daba prioridad al orden, a
la responsabilidad civica y a la permanencia de la comunidad.
La politica, lejos de ser un espacio para la gloria individual, era
un deber cargado de solemnidad y de obligaciones hacia la res
publica. La autoridad derivaba no tanto de la razdon filoséfica
como de la tradicién y de la legitimidad historica.

La politica romana aportd entonces una dimension institucio-
nal que complementa la accién espontdnea griega. Mientras que
en Grecia la democracia ateniense privilegiaba la participaciéon
directa y la retérica deliberativa, Roma subrayo la importancia
del derecho, de la institucionalidad y de la disciplina civica. Estas
diferencias muestran que no existe una Unica manera antigua de
entender la politica, sino una pluralidad de modelos que dialogan
entre si. La tradicién romana permitié conceptualizar la politi-
ca como un entramado de normas, cargos y procedimientos,

20



Sandra Campuzano / Alexandra Astudillo

marcando un desarrollo fundamental para el pensamiento juri-
dico occidental y estableciendo bases duraderas para las teorias
modernas del Estado.

La relacion entre filosofia y politica en la antigiedad no se
limitd al mundo griego y romano. En el dmbito isldmico medie-
val, el pensador Al-Farabi retomé y desarrolld profundamente
estos temas, aportando uno de los sistemas mas sofisticados
de filosofia ética y politica. Rushanova et al. (2023) sefalan que
Al-Farabi combind elementos aristotélicos y neoplaténicos con
los principios de la tradicion islamica, estableciendo una sintesis
que renovo el pensamiento antiguo. Para Al-Farabi, el gobernante
debia poseer cualidades morales e intelectuales excepcionales.
Denuncid, con notable severidad, la ignorancia y la incompetencia
de ciertos lideres, insistiendo en que ningun gobernante deberia
ejercer poder sin conocimiento filosdfico y sin virtudes morales.
Su critica fue especialmente contundente hacia los dirigentes
perezosos, débiles o incapaces, a quienes consideraba indignos
incluso de gobernar pequefias comunidades. Esta preocupacion
por la ignorancia como causa de corrupcién politica muestra la
continuidad del pensamiento antiguo: la buena gobernanza no
depende solo de la habilidad administrativa, sino del cardcter
moral y del conocimiento racional del gobernante.

Al-Farabi también elabord una visién de la ciudad virtuosa que
retoma la imagen platénica de la comunidad ordenada segun el
bien, pero la reelabora a la luz de la nocién islédmica de profecia
y ley divina. Su filosofia demuestra que los dilemas éticos y po-
liticos antiguos no quedaron confinados al Mediterrdneo clasi-
co, sino que fueron reinterpretados y enriquecidos por culturas
diversas que encontraron en la filosofia una guia para la accién
politicajusta. Esta continuidad histérica revela que la antigledad
no es un bloque homogéneo, sino una tradicion dindmica que
atraviesa civilizaciones y periodos histéricos.

Otro elemento fundamental para comprender la relacién en-
tre filosofia, ciencia y politica en la antigiedad es la nocién de
racionalidad. Los antiguos no separaban la reflexion filoséfica de
la bUusqueda del saber cientifico. Para ellos, la ciencia (episteme)
y la sabiduria practica (phronesis) eran dos dimensiones com-
plementarias del conocimiento humano. Esta complementarie-
dad permitia que la politica se concibiera como un arte racional
orientado al bien comun, pero también como una disciplina que
debia apoyarse en el conocimiento de la naturaleza, del alma
humana y de las causas que determinan los fendmenos. Pothos y
Pleskac (2022) muestran que las raices de la evaluacion racional
de las decisiones se encuentran profundamente ligadas a estas
discusiones antiguas. Aunque los agentes politicos son seres

21



El surgimiento del pensamiento filoséfico: fundamentos y praxis educativa

finitos y limitados, la filosofia ensefiaba que debian esforzarse
por deliberar correctamente y buscar lo dptimo dentro de sus
posibilidades. La idea de que la racionalidad es una herramienta
indispensable para la accion politica prudente tiene sus funda-
mentos en este pensamiento antiguo que comprendia la toma
de decisiones como un proceso complejo en el que convergen la
razon, la experiencia, el caracter y el contexto social.

Esta visién antigua de la racionalidad contrasta con mode-
los contempordneos que separan estrictamente la politica de
la reflexion filosofica. Hoy, muchas veces se concibe la politica
como una competencia estratégica, un cdlculo de intereses o una
gestion técnica. Sin embargo, el pensamiento antiguo recuerda
que la politica no puede reducirse a procedimientos ni a tdcticas,
ya que afecta la vida de las personas y requiere discernimiento
ético. La sabiduria practica de Aristoteles, la pedagogia politica
de Platén, el sentido romano de la institucidon y la sintesis moral
de Al-Farabi ofrecen recursos conceptuales para repensar el pa-
pel de la razén en la gobernanza contempordnea. En un mundo
donde las decisiones politicas afectan profundamente la vida de
millones de personas, recuperar el sentido filosofico de la politica
puede ayudar a iluminar caminos de responsabilidad y justicia.

Este renovado interés por el pensamiento antiguo no es una
tendencia aislada. En las Ultimas décadas se ha producido un
resurgimiento significativo en el estudio contemporéneo de la
filosofia politica clasica. Faure (2013) sefiala que existe un cre-
ciente deseo de comprender si la phronesis aristotélica puede
ser recuperada como una categoria Util para el mundo actual.
Este interés refleja una preocupacion mas amplia: cdbmo aprender
de la sabiduria antigua sin caer en una idealizacion acritica del
pasado. Tilleczek (2024) muestra que incluso pensadores como
Hannah Arendt y Michel Foucault recurrieron a la antigiedad
para elaborar modelos de accidon politica basados en el cultivo
del cardcter, la autocritica y la relacién reflexiva con el presente.
Estos autores reinterpretaron la tradicion platénica del gober-
nante fildsofo, reconociendo que la politica no consiste solo en
imponer reglas, sino en cuestionar criticamente las prdacticas
existentes y orientar la accidn hacia la justicia.

La antigledad se convierte asi en un archivo de posibilidades
conceptuales que pueden dialogar con los desafios actuales,
pero solo si se las interpreta criticamente. Existen, como muestra
Faure, obstaculos cognitivos y prdacticos en este intento de didlo-
go con el pasado. No es posible trasladar las categorias antiguas
directamente a los contextos modernos, porque las estructuras
politicas, sociales y tecnoldgicas han cambiado profundamente.
Sin embargo, esto no impide que las nociones de virtud, sabiduria

22



Sandra Campuzano / Alexandra Astudillo

o deliberacién prudente sigan siendo relevantes para pensar la
gobernanza contempordnea. La tradicion antigua aporta marcos
interpretativos que pueden enriquecer el pensamiento politico
actual, siempre que se haga desde una perspectiva reflexiva y
contextualizada.

La multivalencia del pensamiento antiguo se observa también
en la manera en que diferentes corrientes modernas han interpre-
tado a Aristételes. Karp (2025) explica que diversos pensadores
politicos, como Hayek, Popper, Polanyi y Répke, han reclamado a
Aristoteles como precursor de sus propias teorias, lo cual pone
de relieve la riqueza interpretativa de su legado. Estas apropia-
ciones muestran que la filosofia antigua no es estdtica, sino un
campo vivo de interpretaciones que se adaptan a los problemas
de cada época. Esta plasticidad explica por qué la reflexion an-
tigua continlUa siendo relevante y por qué su estudio es esencial
para la educacién contempordanea.

En conjunto, la relacidn entre filosofia, ciencia y politica en la
antigledad revela una comprensién profunda de la vida comuni-
taria como un proyecto racional, ético y educativo. Los antiguos
entendian que la gobernanza no podia reducirse a la fuerza ni a
la improvisacion, sino que debia estar informada por la reflexiéon
filos6fica, la investigacién racional y la formacién del cardacter.
Esta vision integral ofrece ensefianzas valiosas para el presente.
En un contexto contempordneo marcado por la polarizacién, la
desinformacion y la fragilizacion de la confianza pUblica, recu-
perar las intuiciones antiguas sobre la importancia de la sabi-
duria, la virtud y el didlogo racional puede ayudar a fortalecer
las instituciones democraticas y a orientar la politica hacia el
bien comun.

La antigUedad nos legd la idea de que la filosofia no es ajena
a la accién, sino su fundamento mas sélido. Comprender como
los antiguos concibieron la relacion entre ciencia, ética y politi-
ca permite redescubrir la politica como una prdactica orientada
por la razén y la virtud, capaz de mejorar la vida humana en
comunidad. Esta interrelacion, lejos de pertenecer Unicamente
al pasado, continUa siendo un horizonte indispensable para la
reflexion filosdfica y pedagdgica contempordnea.

De la teoria a la praxis: ensefnar filosofia en la escuela

La ensefianza de la filosofia en la escuela constituye uno de los
desafios mdas complejos y, al mismo tiempo, mas prometedores de
la educacion contempordnea. Supone pasar de una comprension
puramente tedrica de la filosofia a una praxis pedagdgica en la
que filosofar se convierta en experiencia viva para estudiantes y

23



El surgimiento del pensamiento filoséfico: fundamentos y praxis educativa

docentes. Esta transicion de la teoria a la préactica no es un sim-
ple ajuste metodologico, sino una transformacién profunda en la
manera como concebimos el curriculo, el aula, el rol del profesor
y el lugar del estudiante. En otras palabras, ensefiar filosofia en la
escuela implica reconocer que, si la filosofia nacié historicamente
como ejercicio critico frente a los mitos y las costumbres, hoy su
funcidon escolar solo se justifica si permite alos sujetos interrogar
criticamente su propio mundo.

La brecha entre lo que se declara en el discurso pedagdgico
y lo que efectivamente ocurre en las aulas es uno de los puntos
neurdlgicos de este problema. En contextos como el colombiano,
por ejemplo, Pefia (2023) muestra que existe un desfase impor-
tante entre los objetivos formales que se asignan a la ensefanza
de la filosofia y las practicas docentes realmente implementa-
das. Aunque en documentos oficiales y lineamientos curriculares
se presenta la filosofia como espacio privilegiado para formar
sujetos criticos y reflexivos, en la practica prevalecen modelos
de pedagogia tradicional, centrados en la exposiciobn magistral
y la memorizaciéon de contenidos histdricos. En estos casos, el
curriculo se reduce a un plan de estudio que organiza autores,
escuelas y conceptos, pero que deja escaso margen para que los
estudiantes piensen por si mismos, dialoguen o problematizen su
realidad. Lo filosdfico se diluye en lo meramente historiografico.

Esta distancia entre intencionalidad y practica no es exclusiva
de un pais, sino que refleja una problemdatica global: la educacién
filosofica queda atrapada en un dilema entre la fidelidad aca-
démica a la tradicién y la necesidad de relevancia formativa. La
cuestion de fondo es si la filosofia se ensefiad como un conjunto
de contenidos que hay que “cubrir” o como un modo de pensar
gue debe ejercerse. En este sentido, Herndndez y colaboradores
(2023) insisten en la importancia de cuestionar la division rigida
entre teoria y prdactica en educacion. Plantean la necesidad de
habitar la teoria a través de la prdactica, es decir, de compren-
der que no existe una teoria pedagdgica neutra que se aplica
mecdanicamente, sino que toda practica de aula es, en si misma,
una forma de teoria encarnada. Esto es especialmente relevante
en filosofia: no basta con hablar sobre pensamiento critico, jus-
ticia, verdad o libertad; es necesario que las dindmicas de aula
configuren ambientes donde esos principios se experimenten y
se gjerciten.

La ensefianza de la filosofia en la escuela, por tanto, requiere
clarificar sus objetivos pedagdgicos y su sentido formativo. Pefia
(2023) subraya que el desarrollo del pensamiento critico suele
ser presentado como objetivo central, pero que, en muchos casos,
se queda en declaraciéon de intenciones. Para que este objetivo se

24



Sandra Campuzano / Alexandra Astudillo

concrete, no es suficiente invocar la critica como palabra clave:
es necesario transformar las estrategias diddacticas, los criterios
de seleccion de contenidos y, de manera muy especial, los mo-
dos de evaluacion. En este punto resulta iluminador el campo de
la historia y filosofia de la ciencia. Shi (2020) muestra que las
aproximaciones explicitas y reflexivas a la ensefianza de filosofia
de la ciencia pueden promover una comprension mdas profunda
de la naturaleza de la ciencia en el estudiantado. Cuando el pro-
fesorado hace explicitos los marcos filoséficos que subyacen a
las practicas cientificas y los vincula con actividades concretas
de aula, los estudiantes dejan de ver la ciencia como un conjunto
de datos y féormulas, y comienzan a entenderla como una forma
particular de conocer. Este ejemplo ofrece una clave metodoldgi-
caimportante: la filosofia se vuelve formativa cuando el docente
expone intencionalmente los supuestos de fondo de aquello que
se estudia y ayuda al estudiantado a reflexionarlos.

Algo semejante ocurre con la indagacion filoséfica en sen-
tido estricto. Leng (2020), al investigar experiencias de inda-
gacion filoséfica en contextos escolares, muestra que cuando
se implementa un enfoque basado en el didlogo y la pregunta,
los estudiantes perciben el aula de manera distinta. Consideran
fundamental la existencia de un ambiente seguro y positivo para
el aprendizaje; valoran el hecho de poder formular preguntas
propias, compartir ideas, ser escuchados y escuchar a los demds.
Desde su perspectiva, la experiencia de “pensar juntos”, hacer
conexiones, profundizar en los problemas y participar activa-
mente configura una forma de aprendizaje diferente a la clase
tradicional expositiva. La indagacion filoséfica no solo amplia la
comprension conceptual, sino que mejora la inclusion social y la
participacion, generando experiencias de comunidad de inves-
tigacion en el aula. Esta investigacién confirma que la filosofiq,
cuando se vive como prdactica dialogal, deja de ser un saber dis-
tante para convertirse en experiencia formativa concreta.

Para pasar de la teoria a la praxis en la ensefianza de la filosofia
es crucial revisar y transformar las estrategias diddacticas. Pefia
(2023) propone la problematizacion de la realidad como estra-
tegia clave para mejorar el “aprender a pensar” filosdficamente.
Problematizar significa partir de situaciones reales y abordarlas
preguntandose por sus supuestos, sus implicaciones y sus po-
sibles alternativas. En lugar de iniciar la clase con la exposicion
de un autor, se puede comenzar con una situacién problematica
que interpela al grupo: la difusion de noticias falsas, la discrimi-
nacién en redes sociales, las tensiones entre libertad y seguridad,
el impacto de la tecnologia en las relaciones humanas, entre
otros temas. A partir de alli, se introducen conceptos y teorias

25



El surgimiento del pensamiento filoséfico: fundamentos y praxis educativa

filosoficas como herramientas para pensar mejor la situacion,
no como contenidos desligados. En este enfoque, la historia de
la filosofia deja de ser un fin en si mismo para convertirse en un
medio que nutre la reflexion sobre problemas significativos.

La incorporacién de estrategias [Udicas también resulta rele-
vante. Lejos de trivializar la filosofia, el juego puede convertirse
en un dispositivo para explorar preguntas profundas en formatos
distintos: dramatizaciones de dilemas éticos, debates estructura-
dos, juicios simulados, creacion de relatos filoséficos, laboratorios
de conceptos, cafés filosoficos estudiantiles, entre otros. Pefia
(2023) sefiala que las estrategias ludicas, cuando se vinculan @
objetivos claros, favorecen la participacién y motivacion, y crean
un clima propicio para el cuestionamiento. Lo IUdico no implica
frivolidad; al contrario, puede ofrecer un espacio seguro para el
desacuerdo, la experimentacion de puntos de vista y la construc-
cioén colectiva de sentido.

Enla mismal linea, la propuesta de Pensamiento Conversacional
desarrollada por Chimakonam y Ogbonnaya (2024) en el con-
texto africano ofrece una perspectiva valiosa para pensar la
decolonizacion de la ensefianza de la filosofia. Estos autores sos-
tienen que el Pensamiento Conversacional puede funcionar como
estrategia pedagdgica adecuada para una educacion filosofica
situada en marcos epistémicos africanos, entrenando a las nuevas
generaciones para ser criticas, creativas e innovadoras desde sus
propias tradiciones. Lo relevante, mds alld del contexto especifico,
es el principio que se desprende: la ensefianza de la filosofia en
la escuela debe dialogar con los contextos culturales concretos,
reconociendo y valorando los saberes locales y las formas pro-
pias de racionalidad. Esto abre una pregunta importante para
Ameérica Latina: ;codmo integrar las preguntas y experiencias de
los estudiantes, marcadas por realidades como la desigualdad,
la diversidad cultural y la vioclencia, en el aula de filosofia? La
respuesta parece apuntar a curriculos y metodologias flexibles,
capaces de articular las grandes tradiciones filosdficas con las
voces, lenguajes y problemas de los territorios.

Ahora bien, toda transformacién de la practica requiere tam-
bién una reflexién sobre el rol del docente. La figura del profesor
de filosofia no puede reducirse al especialista en contenidos ni
al transmisor de teorias. Ngene (2023) insiste en la necesidad de
que los educadores desarrollen una filosofia de ensefianza expli-
cita, esto es, un conjunto de creencias y principios que orienten
sus decisiones pedagdgicas. Esta filosofia de ensefianza debe
estar en didlogo con la literatura sobre educacién y abarcar do-
minios como la planificacion curricular, la evaluacién, la mentoria,
la pedagogia y la reflexién sobre la propia practica. Cuando el

26



Sandra Campuzano / Alexandra Astudillo

profesorado explicita su filosofia de ensefianza, puede identificar
con mayor claridad si concibe la filosofia como entrenamiento de
habilidades argumentativas, como exploracion existencial, como
educacion para la civdadania, o como combinacion de todo ello,
y alinear en consecuencia sus estrategias de aulag, sus criterios
de evaluacion y su relacion con el estudiantado. En términos
practicos, esta reflexion se traduce en decisiones muy concretas:
qué tipo de preguntas se privilegian en clase, qué se entiende
por “participacion”, qué se valora en un ensayo filosofico, qué
lugar se concede al silencio, a la duda, a la experiencia personal.

De la mano de esta filosofia de ensefianza, la transicion de la
teoria a la praxis exige repensar la estructura misma del curriculo
de filosofia. Organizar los cursos Unicamente en funcién de perio-
dos histéricos o escuelas puede fomentar una visidn museistica
de la disciplina. Una alternativa es estructurar el curriculo en
torno a nucleos problemdaticos o preguntas generadoras: ;qué es
una vida buena?, squé significa conocer?, ;es posible la justicia?,
¢;qué es una persona?, ;qué es la verdad?, ;como se construye el
poder?, etcétera. Dentro de cada nucleo se integran autores y
corrientes, pero como interlocutores en una conversacion y no
como compartimentos estancos. En este modelo, los conteni-
dos histéricos no se abandonan, sino que se recontextualizan
al servicio de preguntas significativas para los estudiantes. Asi,
la teoria se convierte en recurso vivo para pensar, y la historia
de la filosofia se redescubre como didlogo intergeneracional de
preguntas mas que como catdlogo de respuestas.

La metodologia de indagacién filoséfica, tal como la destaca
Leng (2020), encaja perfectamente en este tipo de curriculo.
Al promover comunidades de investigacion en el aula, se invi-
ta a los estudiantes a formular hipdtesis, contrastarlas, revisar
sus ideas, escuchar objeciones y construir conjuntamente inter-
pretaciones mds complejas. En este proceso, no solo aprenden
conceptos filoséficos, sino que experimentan qué significa filo-
sofar: dudar, argumentar, reconocer limites, cambiar de opinién,
sostener convicciones con razones. De esta experiencia emerge
una comprensién encarnada de la filosofia, que trasciende el
aprendizaje memoristico para convertirse en prdctica de vida.
Los estudiantes “viven” una nueva filosofia en el propio proceso
de aprenderla, como sefala Leng, trascendiendo una logica de
recepcion pasiva del conocimiento.

Un aspecto decisivo para cerrar la brecha entre teoria y prac-
tica es la evaluacién. Mientras se evalle mayoritariamente la
capacidad de repetir definiciones, fechas y nombres de filésofos,
seradificil sostener prdacticas de aula orientadas al pensamiento

27



El surgimiento del pensamiento filoséfico: fundamentos y praxis educativa

critico y a la indagacién. La evaluacién, como recuerda Pefia
(2023), debe ser coherente con los objetivos formativos. Si se
pretende desarrollar pensamiento critico, habrd que disefiar
instrumentos que permitan evidenciar la capacidad de analizar
problemas, construir argumentos, justificar posiciones, dialogar
con otras perspectivas y reflexionar sobre los propios supuestos.
Esto puede traducirse en rUbricas para debates, portafolios de
reflexion escrita, diarios de pensamiento, ensayos argumenta-
tivos, proyectos de investigacion filoséfica escolar, entre otros.
Asimismo, la evaluacion formativa es esencial en filosofia, porque
el desarrollo deljuicio critico es gradual y exige acompafiamiento
personalizado.

Todo lo anterior, sin embargo, solo es viable si se reconoce
que ensefar filosofia en la escuela implica una tarea de justicia
pedagdgica. Herndndez et al. (2023) proponen la nocidn de “pe-
dagogicaljustice” para subrayar que la ensefianza debe contri-
buir a construir mundos que se puedan habitar colectivamente, y
no solo reproducir las estructuras de exclusion existentes. Desde
esta perspectiva, la clase de filosofia no puede limitarse a repro-
ducir un canon inaccesible o presentar problemas abstractos
desconectados de la realidad del estudiantado. Debe convertirse
en espacio donde se interrogan las condiciones de vida, se pro-
blematizan las injusticias y se ensayan formas alternativas de
pensamiento y de convivencia. La justicia pedagdgica requiere
que todos los estudiantes, y no solo unos pocos, tengan acceso
al ejercicio del pensamiento filosofico, lo cual implica adecuar el
lenguaje, diversificar los ejemplos, cuidar el clima de aula y dise-
flar actividades que permitan multiples formas de participacion.

En sintesis, pasar de la teoria a la praxis en la ensefianza de la
filosofia en la escuela requiere un movimiento articulado en varios
niveles. En el plano curricular, es necesario clarificar los fines for-
mativos de la filosofia y estructurar los contenidos alrededor de
preguntas y problemas significativos. En el plano metodoldgico,
es indispensable incorporar estrategias de indagacién, proble-
matizacion y juego serio que den lugar a experiencias reales de
pensamiento filoséfico. En el plano docente, se requiere una filo-
sofia de ensefianza explicita que oriente decisiones pedagdgicas
coherentes con esos fines. En el plano evaluativo, se exige disefiar
instrumentos que midan y retroalimenten el desarrollo del pen-
samiento critico y no solo la memorizacién de datos. Finalmente,
en el plano ético y politico, la ensefianza de la filosofia debe ser
asumida como una contribucion a la justicia pedagdgica y a la
construccion de mundos mas habitables.

Solo cuando estos niveles se articulan de manera coherente,
la filosofia en la escuela puede dejar de ser un espacio marginal

28



Sandra Campuzano / Alexandra Astudillo

o meramente formal para convertirse en una verdadera praxis
transformadora. Entonces, la promesa de la filosofia empieza a
cumplirse no solo en el discurso, sino en la experiencia concreta
de aula.

El pensamiento presocrdtico como punto de partida
epistemoldgico

El pensamiento presocratico representa un momento fundacional
en la historia de la filosofia occidental y, en particular, en la cons-
titucion de la epistemologia como reflexion sistematica sobre el
conocimiento. Aunque muchas de sus doctrinas puedan parecer
hoy ingenuas o primitivas frente al desarrollo posterior de la
ciencia y la filosofia, su verdadera importancia no radica solo en
el contenido puntual de sus teorias, sino en el tipo de gesto inte-
lectual que inauguran: un modo nuevo de interrogar la realidad
y de legitimar el saber. Con estos primeros filésofos griegos se
produce una transformaciéon silenciosa pero radical: la pregunta
por el origen del mundo, por el orden de la naturaleza y por el
sentido de la existencia deja de remitirse de manera exclusiva a
los relatos miticos y comienza a formularse en términos concep-
tuales, argumentativos y racionales. Este giro marca el punto de
partida de una manera de conocer que seguird orientando, con
variaciones y criticas, buena parte del pensamiento occidental
hasta nuestros dias.

Uno de los aspectos decisivos de este cambio es la apari-
cion de larazdn conceptual como fundamento del conocimiento.
Bowers (1980) subraya que con los presocraticos emerge un tipo
de actividad mental diferente del pensamiento antropomorfico
ligado ala tradicién miticay a los modos comunales de produc-
cion. Los poemas de Hesiodo u Homero explicaban el mundo
mediante genealogias de dioses, relatos heroicos y simbolismos
gue integraban en un mismo tejido lo natural, lo divino y lo hu-
mano. Los presocraticos, sin renegar totalmente de ese horizonte,
comienzan a preguntar de otro modo: ya no se trata de quiénes
gobiernan el cosmos, sino de qué es aquello de lo que estan he-
chas todas las cosas, qué principio o arkhé permite comprender
la diversidad de los fendmenos, qué leyes regulan el cambio y
la permanencia. Esta transformacion implica abandonar en gran
medida la l6gica del relato sagrado para adoptar la ldgica de la
explicacion racional.

No se trata de un simple ajuste de vocabulario, sino de una
auténtica reorientacién epistemolégica. Segun Bowers (1980),
estos primeros filosofos legitiman de manera duradera el uso
del pensamiento racional puro como via privilegiada hacia el

29



El surgimiento del pensamiento filoséfico: fundamentos y praxis educativa

conocimiento, inaugurando una jerarquia que coloca al pensa-
miento tedrico por encima de la experiencia sensible inmediata.
La capacidad de formular conceptos y de articularlos en princi-
pios generales hace posible una nueva forma de inteligibilidad.
La realidad ya no es solo lo que se presenta a los sentidos, sino
lo que puede ser pensado en términos de estructura, orden y
necesidad. Este giro conceptual implica también una separa-
cioén progresiva entre trabajo intelectual y trabajo manual, entre
quienes se dedican a la contemplacién tedrica y quienes realizan
actividades materiales. Aunque este proceso se consolidara mdas
tarde, las raices de dicha division se encuentran, como indica
Bowers, en la valorizacion del pensamiento tedrico iniciada por
los presocrdticos.

Otro rasgo fundamental del pensamiento presocrdatico es el
lugar que otorga a la naturaleza como objeto de investigacion
racional. Tales, Anaximandro, Anaximenes y sus sucesores no
se contentan con narrar el mundo, sino que buscan explicarlo a
partir de principios inmanentes. Se preguntan, por ejemplo, si
todo proviene del agua, de lo ilimitado, del aire, del fuego o de
los dtomos; si el cambio es continuo o si existe un ser inmutable
gue subyace a las transformaciones; si el orden del cosmos es
producto del azar o de una razdn que lo dispone. En todos los
casos, el movimiento es el mismo: desplazar la atencion desde la
voluntad de los dioses hacia las estructuras de la naturaleza. Al
tomar la physis como objeto legitimo de investigacion, los preso-
crdticos sientan las bases de lo que posteriormente se convertira
en el proyecto cientifico: comprender la realidad a través de la
bUsqueda de reqgularidades, principios y leyes.

Este enfoque racional sobre la naturaleza no elimina la obser-
vacién empirica, pero la subordina a la formulacion conceptual.
Los presocraticos contemplan el mar, el cielo, los ciclos de la
vida, los cambios de las estaciones, y a partir de esos fendme-
nos elaboran hipodtesis sobre el principio de todas las cosas. La
nocion de arkhé funciona, en este sentido, como una categoria
epistemoldgica clave: expresa la conviccion de que detrds de
la multiplicidad de apariencias hay un principio unificador que
puede ser pensado. La pregunta por el arkhé inaugura, por tanto,
un modo de investigacion que busca ir mdas allad de lo dado, mas
allad de la impresidon inmediata, hacia una estructura inteligible
que explique la realidad en su conjunto. Desde esta perspectiva,
puede decirse que el pensamiento presocratico es el primer gran
intento de construir una visién racional del mundo.

La importancia epistemoldgica de estos pensadores se apre-
cia también en el desarrollo de formas incipientes de inferencia
l6gica. Aklan (2024), al estudiar la inferencia de signos en la

30



Sandra Campuzano / Alexandra Astudillo

epistemologia griega e india, recuerda el clasico ejemplo del
humo y el fuego: a partir de la observacién del humo, inferimos
la presencia de fuego, aunque este no sea directamente visible.
Este tipo de razonamiento, que se apoya en la experiencia pero
la trasciende, permite extender el conocimiento a realidades no
observadas de manera inmediata. Los antiguos griegos utiliza-
ron este tipo de inferencia para sostener afirmaciones sobre la
estructura del cosmos, el movimiento de los astros o la compo-
sicion Ultima de la materia. La presencia de tales razonamientos
muestra que el conocimiento no se reduce a registrarlo sensible,
sino que implica actividad mental, construccion de modelos,
asociacion de signos, formulacion de hipodtesis.

La reflexion presocratica sobre el ser, el cambio, el vacio, el
movimiento o la pluralidad no solo plantea contenidos novedosos,
sino que exige desarrollar un lenguaje y una forma de argumen-
tar adecuados a esas cuestiones. Es significativo que autores
como Parménides recurran al poema en forma de “via de la
verdad” para defender que el ser es uno e inmoévil, mientras que
Herdclito utiliza aforismos para expresar la idea de que todo fluye.
Estas formas expresivas, aunque todavia fuertemente ligadas a
tradiciones poéticas, contienen ya un nUcleo argumentativo que
exige del receptor un trabajo de interpretacion y de pensamiento.
El discurso se vuelve menos narrativo y mas demostrativo; menos
descriptivoy mds justificativo. En este transito se encuentran las
raices de la l6gica y de la argumentacién filoséfica posterior.

El impacto del pensamiento presocrdtico sobre la epistemo-
logia posterior fue profundo. Platén y Aristdteles, por ejemplo,
releen y sistematizan cuestiones ya presentes en estos primeros
pensadores. La oposicidon entre apariencia y realidad, entre mun-
do sensible y mundo inteligible en Platon, puede comprenderse
como una radicalizacion de la conviccidn presocratica de que
el conocimiento verdadero debe apoyarse en principios racio-
nales estables y no en impresiones cambiantes. Bowers (1980)
destaca que la dicotomia entre razdn y experiencia sensorial,
qgue en Platén se formula con toda claridad al sostener que el
conocimiento y la verdad se derivan de la actividad racional sin
adulteracidon por la experiencia sensible, tiene sus raices en este
giro presocrdatico hacia el pensamiento conceptual. De la misma
manera, Aristdteles, al desarrollar una teoria de las causas, de la
demostracion y de la ciencia, continta la bUsqueda presocratica
de principios explicativos, aunque dote de mayor rigor sistema-
tico a las herramientas lédgicas y metodoldgicas.

Esta tradiciéon racionalista, que privilegia principios universa-
les frente a lo particular y mutable, informard posteriormente el
desarrollo de las ciencias modernas. Aun cuando el empirismo

31



El surgimiento del pensamiento filoséfico: fundamentos y praxis educativa

inglés o las corrientes criticas de los siglos XIX y XX sefialen los
limites de la razon abstracta y revaloricen la experiencia, lo hacen
siempre dialogando con un marco epistemoldgico que los preso-
craticos ayudaron a establecer: la idea de que el conocimiento
es una empresa tedrico-racional que aspira a formular verdades
generales sobre la realidad. Incluso posiciones que cuestionan
la jerarquia de la razédn sobre lo sensible se ven obligadas a de-
finirse frente a ella, lo que confirma el cardcter fundacional del
giro presocratico.

El interés presocrdtico por principios subyacentes y explica-
ciones unificadas prefigura, ademdas, el desarrollo posterior de
sistemas epistemolégicos cada vez mds sofisticados. La pregunta
por como se origina el conocimiento, en qué se funda su validez y
qué criterios permiten distinguir la opinién de la ciencia, atraviesa
toda la historia de la filosofia occidental. La reflexién de autores
posteriores como Andreas Ridiger, analizado por Secundant
(2025), ilustra la continuidad de este impulso. RUdiger sostiene
gue el punto final del conocimiento confiable se basa en una
“sensacion interna” libre de influencias externas e internas, lo que
muestra como, siglos después, sigue vigente la preocupacion por
hallar un fundamento Ultimo del conocer. Aunque la solucién de
RUdiger difiere notablemente de las propuestas presocrdaticas,
comparte con ellas el mismo impulso originario: la busqueda de
una base sélida, ya sea racional, sensible o autoevidente, sobre
la cual edificar el edificio del conocimiento.

Desde una perspectiva pedagdgica, la relevancia del pensa-
miento presocrdtico como punto de partida epistemoldgico cobra
especial importancia en la ensefianza de la filosofia en la escuela.
Introducir a los estudiantes en estas primeras formas de reflexion
racional permite no solo presentarles un fragmento de la historia
del pensamiento, sino confrontarlos con el momento en que la
humanidad decidid preguntar de otra manera. Trabajar en el aula
el transito del mito al logos abre la posibilidad de discutir qué
consideramos conocimiento valido hoy, quién define los criterios
de verdad y codmo se legitiman los saberes en diferentes con-
textos culturales. Al analizar coémo Tales explica los fenémenos @
partir del agua, o cémo Anaximandro propone el apeiron como
principio indeterminado, los estudiantes entran en contacto con
el esfuerzo humano por ir mas alld de lo inmediato, por encontrar
un orden inteligible detrds de la multiplicidad de experiencias.

Ademas, el estudio de los presocrdaticos brinda una oportuni-
dad privilegiada para trabajar la distincion entre tipos de expli-
cacion: mitica, religiosa, cientifica, filoséfica. Pedagdgicamente
puede resultar muy fructifero pedir a los estudiantes que compa-
ren, por ejemplo, un relato mitico de creacién con una explicacion

32



Sandra Campuzano / Alexandra Astudillo

presocrdatica y con una explicacion cientifica contemporéanea,
identificando los supuestos epistemoldgicos de cada una. De este
modo, se hace visible que toda forma de conocimiento se apoya
en decisiones acerca de qué cuenta como evidencia, qué tipo
de argumentos se consideran vdlidos y qué se entiende por ver-
dad. Los presocrdticos se convierten, asi, en interlocutores para
preguntarnos coémo construimos hoy nuestras propias certezas.

Asimismo, la idea presocratica de inferencia a partir de signos,
que Aklan (2024) analiza al comparar la tradicién griega e indiq,
puede utilizarse didacticamente para introducir a los estudiantes
en elrazonamiento inferencial. Partir de ejemplos cotidianos —ver
nubes negras y anticipar lluvia, percibir humo y suponer fuego,
escuchar sirenas y suponer una emergencia— permite mostrar
que constantemente vamos mas alld de lo visible, elaborando
hipotesis sobre lo que no percibimos directamente. Al vincular
estos ejemplos con el razonamiento presocratico, el docente
puede ayudar a los estudiantes a tomar conciencia de sus pro-
pios procesos mentales y a reflexionar sobre la diferencia entre
inferencias justificadas e inferencias precipitadas, tema clave
para el desarrollo del pensamiento critico.

Por otro lado, la jerarquia epistemolégica que se inicia con la
valorizacidon del pensamiento racional abstracto plantea pre-
guntas educativas importantes. Si, como sefala Bowers (1980),
la tradicion occidental tendid a privilegiar el trabajo intelectual
separado del trabajo manual, y a considerar la razén tedrica
como instancia superior, el aula de filosofia puede convertirse en
un espacio para problematizar esta herencia. Invitar a los estu-
diantes a debatir si todo conocimiento vdélido debe ser conceptual
y abstracto, o si también las practicas, los saberes situados y las
experiencias corporales tienen valor epistemoldgico, permite
poner en cuestion la unilateralidad de cierto racionalismo. En
este sentido, estudiar a los presocrdaticos no solo significa re-
producir el canon, sino también abrir la posibilidad de criticarlo,
de confrontarlo con otras tradiciones y de reconocer sus limites.

En definitiva, el pensamiento presocratico constituye un punto
de partida epistemolégico fundamental porque no solo aportod
respuestas iniciales sobre la composicién de la realidad, sino
que transformé la naturaleza misma de la pregunta. Con ellos,
el conocimiento deja de ser sobre todo transmisién de relatos y
se convierte en investigacion racional; deja de descansar en la
autoridad de la tradicién para apoyarse en la argumentacion y la
inferencia; deja de tomar la experiencia inmediata como criterio
Unico de verdad para buscar principios mdas estables y univer-
sales. Esta reorientaciéon, que legitima el pensamiento racional
puro como medio privilegiado para acceder a la verdad, sigue

33



El surgimiento del pensamiento filoséfico: fundamentos y praxis educativa

presente en muchos de nuestros enfoques contempordneos sobre
el conocimiento y la ciencia, incluso cuando se los cuestiona o
matiza.

Para la educacion filoséfica en la escuela, reconocer en los
presocraticos este giro fundante permite situar a los estudiantes
frente a una genealogia critica de nuestros modos de conocer.
Comprender que hubo un momento en que la humanidad de-
cidié interrogar el mundo de otra manera ayuda a los jovenes
a percibir que también hoy ellos pueden, y deben, interrogar
criticamente los saberes establecidos. En ese sentido, el estudio
del pensamiento presocrdatico no es un mero ejercicio erudito,
sino unainvitacién a continuar el gesto epistemoldgico que ellos
iniciaron: preguntar, razonar, inferir y buscar, de manera compar-
tida, formas mds rigurosas y justas de comprender la realidad.

La filosofia como ejercicio de libertad y ciudadania

La filosofia constituye, en el dmbito educativo y social, un ejercicio
privilegiado para pensar y practicar la libertad y la ciudadania.
No se limita a una reflexién abstracta sobre conceptos, sino que
se convierte en una practica critica que interroga las condiciones
historicas, juridicas, econdmicas, culturales y afectivas bajo las
cuales se configura la vida en comun. En este sentido, filosofar es
siempre un acto politico y ético:implica preguntarse quién puede
moverse, quién puede hablar, quién es reconocido como sujeto
de derechos y quién queda relegado a los margenes. Considerar
la filosofia como ejercicio de libertad y ciudadania significa, en-
tonces, entenderla como una herramienta para cuestionar es-
tructuras opresivas, imaginar alternativas y ensayar modos mas
justos de convivencia.

Un punto de partida fundamental para esta reflexién es la
libertad de movimiento como derecho constitutivo de la ciuda-
dania moderna. Irene Ortiz Gala analiza las tensiones entre el
estatusjuridico de la ciudadania y el derecho a la libre circulacién,
mostrando como los Estados, en nombre de su soberania, restrin-
gen el movimiento de personas en funcidon de su nacionalidad
o situaciéon migratoria (Gala, 2024). Este andlisis evidencia una
contradiccion profunda: por un lado, los discursos democraticos
se fundamentan en la igualdad y en el reconocimiento de dere-
chos humanos universales; por otro, la practica de los Estados
establece jerarquias de movilidad, creando ciudadanos de pri-
mera y de segunda categoria, asi como sujetos practicamente
desprovistos de derechos. Frente a ello, Gala propone, desde la
filosofia politica, apostar por una defensa radical de la libre cir-
culacién, entendida no como un privilegio sino como un derecho

34



Sandra Campuzano / Alexandra Astudillo

bdsico ligado a la dignidad humana. Para la ensefianza de la
filosofia, esta perspectiva abre un campo de trabajo fecundo:
problematizar en el aula las fronteras, las politicas migratorias,
los discursos sobre seguridad y pertenencia, y mostrar cémo la
ciudadania puede ser, a la vez, un instrumento de emancipaciéon
Yy un mecanismo de exclusion.

La educacién, en particular la educacion superior, se configu-
ra como uno de los espacios donde la ciudadania democrdética
puede ser cultivada de forma mads consciente. En el contexto
africano, Waghid (2023) propone una reimaginacién de la fi-
losofia de la educacidén superior que se orienta a la realizacién
de la ciudadania democrdtica. Su planteamiento subraya que
la educacién no debe limitarse a transmitir competencias téc-
nicas o conocimientos especializados, sino que debe convocar
a docentes y estudiantes a resistir autébnomamente, de forma
reiterada y corresponsable, los predicamentos de su tiempo,
actuando éticamente frente a ellos. En esta concepcién, ensefar
y aprender se transforman en actos de libertad: pensar, debatir
y decidir se reconocen como practicas emancipadoras, no solo
individuales, sino tambien colectivas. Trasladado al aula de fi-
losofia en la escuela, este enfoque invita a concebir las clases
no como un repaso de doctrinas, sino como un taller donde el
estudiantado reflexiona criticamente sobre su contexto y ejercita
la responsabilidad de participar en la vida pUblica.

La dimension narrativa de la ciudadania ocupa también un
lugar central en la reflexion filosdfica. Martha Nussbaum sefala
que, si la ciudadania democrdtica implica aprender a vivir con
personas que piensan, sienten y actUan desde horizontes muy
distintos, entonces toda educacion civica adecuada debe desa-
rrollar lo que ella llama la “imaginacién narrativa” (Nussbaum,
2008). Esta capacidad consiste en ponerse en el lugar de otros,
comprender como las circunstancias moldean las vidas ajenas,
reconocer la humanidad comUn que compartimos con quienes
no se nos parecen. La literatura, y en particular la novela moder-
na, permite ejercitar esta imaginaciéon, al presentar personajes
complejos cuyas vidas estan atravesadas por conflictos, injusti-
cias, decisiones y vulnerabilidades. Desde la tragedia de Séfocles
hasta las narraciones de Ralph Ellison, Nussbaum muestra que
la lectura atenta de estas obras no es un mero entretenimiento,
sino una escuela de ciudadania: nos ayuda a comprender el sufri-
miento, la exclusion, la dignidad y la lucha de quienes habitan los
mdrgenes o son silenciados. En el aula de filosofia, trabajar con
textos literarios como insumos para la reflexion ética y politica
ofrece asi una via muy potente para formar ciudadanos capaces
de juicio, empatia y sensibilidad frente a la diversidad.

35



El surgimiento del pensamiento filoséfico: fundamentos y praxis educativa

El vinculo entre razén, emocion y ciudadania constituye otro eje
vital de la reflexiéon filoséfica. Sterenberg (2024) examina cdémo
filosofos britdnicos de los afos treinta, como Bertrand Russell y
Susan Stebbing, abordaron la relacién entre razén y emocién en
el contexto de la crisis de la democracia europea. Estos autores
percibian que el auge de los totalitarismos no era solo un fracaso
de las instituciones, sino también una crisis de la racionalidad pU-
blicay del mundo afectivo de los ciudadanos. Por un lado, temian
el irracionalismo de las masas manipuladas por la propaganda;
por otro, desconfiaban de una visidn excesivamente intelectualis-
ta que despreciara el papel de las emociones en la vida politica.
De ahi que plantearan tres preocupaciones interrelacionadas: la
necesidad de integrar razén y emocion, la importancia de com-
prender el papel de las emociones en la ciudadania democrdtica
y el desafio de educar las emociones de manera adecuada. Lo
significativo es que estos fildsofos decidieron no quedarse en
discusiones académicas restringidas, sino que escribieron obras
dirigidas al publico general, con el objetivo explicito de regenerar
la vida democrdtica. Para la educacion filoséfica, esta leccion es
crucial: formar ciudadanos libres no significa solo entrenar ha-
bilidades argumentativas, sino también acompafiar procesos de
autoexploracion y regulacién emocional que permitan participar
en el debate puUblico sin caer ni en la manipulacion afectiva ni
en el cinismo.

En este contexto, la ciudadania puede ser concebida no Unica-
mente como un estatusjuridico, sino como una practica que arti-
cula comunidades e instituciones. Hodge, Daher y colaboradores
proponen el concepto de “ciudadania vinculante” como un puente
entre ambos niveles (Hodge et al,, 2024). Desde su enfoque, las
personas no son sujetos aislados que se relacionan directamente
con estructuras impersonales, sino seres intrinsecamente relacio-
nales cuya necesidad de interaccion se canaliza en comunidades
concretas cuya organizacién, a su vez, se inscribe en instituciones
mas amplias. La ciudadania vinculante reconoce que la libertad y
la solidaridad no son polos opuestos, sino principios que pueden
y deben integrarse. Esto supone pensar la ciudadania como un
campo en el que las personas son llamadas a participar respon-
sablemente tanto en las decisiones institucionales como en la
vida de sus comunidades de referencia. Para la ensefianza de la
filosofia, esta perspectiva permite disefiar actividades en las que
el estudiantado analice criticamente las normas, los discursos y
las estructuras de sus propias instituciones educativas, al tiempo
que reflexiona sobre la pertenencia y la solidaridad en los grupos
a los que pertenece.

36



Sandra Campuzano / Alexandra Astudillo

La educacion moral y la educacion para la ciudadania en un
mundo globalizado presentan retos adicionales. Veugelers (2024)
propone una perspectiva critico-democratica en la que la fina-
lidad de la educacién es contribuir a mejorar la democracia, la
justicia social, la orientaciéon global y la equidad. En su andlisis,
la creciente complejidad de los procesos sociales y educativos
—atravesados por dindmicas globales, nacionales y psicologi-
cas— exige programas que integren reflexion, inclusion, didlogo,
apreciacion de la diversidad y deliberaciéon. La ciudadania, desde
esta 6ptica, no se reduce al dmbito nacional, sino que se abre a
preocupaciones globales: derechos humanos, justicia econdmica,
migracioén, crisis ecoldgica, desigualdades de género, entre otras.
Para la filosofia en la escuela, esto implica incorporar problemas
globales al curriculo, no como temas “extras”, sino como objetos
centrales de reflexidn ética y politica: ;qué significa ser ciudadano
del mundo?, ;como se articulan las lealtades locales y globales?,
;qué responsabilidades tenemos frente a quienes sufren las con-
secuencias de decisiones tomadas lejos de sus territorios?

En la misma linea, Palmer (2024) sostiene que la educaciéon
para la ciudadania global debe conceptualizarse como participa-
cién activa en las prioridades civicas del planeta. Inspirdndose en
la nocion de libertad social de Axel Honneth y en el pensamiento
posabismal de Boaventura de Sousa Santos, sugiere que nuestros
limites de percepcion global revelan también la posibilidad de
relaciones regenerativas con el mundo. Frente a un modelo de
ciudadania global entendido como adquisicion de competen-
cias “tecnocraticas” para manejar informacion global, Palmer
defiende una concepcidn que privilegia la conciencia critica, la
sensibilidad ecolégica y la disposiciéon a transformar las estruc-
turas que dafian tanto a las personas como al entorno. Desde
una perspectiva diddactica, esto invita a proyectos filoséficos
escolares vinculados a problemdaticas ambientales, en los que los
estudiantes puedan analizar los discursos sobre desarrollo, pro-
greso y consumo, y discutir alternativas éticamente sustentables.

La filosofia politica contempordnea ha extendido también la
reflexion sobre la ciudadania al dmbito econdmico. Schemmel
y Picot (2024) introducen el concepto de “ciudadania econdmi-
ca” para explicar por qué el salario minimo puede justificarse
filos6ficamente, no solo por sus efectos econdmicos, sino por
el reconocimiento que expresa hacia quienes contribuyen al
trabajo social. Desde una teoria del reconocimiento, sostienen
que la ciudadania implica reconocer a los trabajadores como
coautores de la cooperacion social, y que ese reconocimiento
debe manifestarse, entre otras cosas, en una remuneracién que
no sea degradante. Este enfoque amplia el horizonte tradicional

37



El surgimiento del pensamiento filoséfico: fundamentos y praxis educativa

de la ciudadania, mostrando que las condiciones materiales de
existencia —salario, estabilidad laboral, derechos sociales— son
parte constitutiva de la dignidad ciudadana. En las aulas de filo-
sofia, esta propuesta ofrece un excelente material para debates
sobre justicia distributiva, derechos laborales, dignidad del tra-
bajo y modelos econdmicos, vinculando la reflexion tedrica con
la experiencia concreta de muchos estudiantes y sus familias.

Otra dimension relevante es la relacién entre ciudadania, justi-
ciay bienestar. Kobayashi (2022), a partir de un estudio empirico
en Japon, muestra que las conexiones entre estos tres conceptos
son mas soélidas desde una perspectiva comunitarista que desde
otros enfoques filoséficos. En particular, su andlisis revela que las
correlaciones mas fuertes entre ciudadania, justicia y bienestar
se asocian con indicadores vinculados a las virtudes —respon-
sabilidad, compromiso, cooperacion— mas que con indicadores
hedodnicos centrados solo en el placer o la satisfacciéon inmediata.
Esto sugiere que el gjercicio de la ciudadania no es Unicamente un
medio para asegurar beneficios individuales, sino una dimensién
del bienestar politico y moral de las personas. Ser ciudadano en
sentido pleno implica experimentar la participaciéon, el recono-
cimiento mutuo y la contribucidn al bien comUn como fuentes
de realizacién personal. Desde una perspectiva educativa, estos
hallazgosinvitan a concebir la formaciéon ciudadana no como un
conjunto de obligaciones externas, sino como una oportunidad
para el desarrollo de virtudes que articulan el cuidado de si con
el cuidado de los demdas y de las instituciones.

En conjunto, estos enfoques permiten afirmar que la filosofiq,
entendida como ejercicio de libertad y ciudadania, es una prac-
tica esencialmente liberadora. A través del andlisis conceptual,
la critica normativa, la imaginacién narrativa, la reflexién sobre
las emociones y la atencién a las dimensiones globales, econoé-
micas y ecoldgicas de la vida comun, la filosofia proporciona
marcos para comprender y transformar la realidad. En el dmbito
educativo, esta concepcidn exige que la ensefianza de la filosofia
vaya mas alla de la repeticion de teorias y se configure como
un espacio de experiencia democratica: debates en los que se
respetan las diferencias, proyectos que vinculan escuela y comu-
nidad, andlisis de casos que interrogan la justicia de las normas,
lecturas que expanden la empatia, actividades que cuestionan
las desigualdades de movilidad, reconocimiento y bienestar.

Asi, la filosofia se convierte en un entrenamiento sostenido para
la libertad: ensefia a pensar por cuenta propia, a resistir argu-
mentadamente frente a la injusticia, a articular deseos y emocio-
nes con principios, a imaginar mundos posibles mas justos que el
presente. Almismo tiempo, se convierte en escuela de ciudadania,

38



Sandra Campuzano / Alexandra Astudillo

en la medida en que forma sujetos capaces de participar en
procesos deliberativos, de comprender la pluralidad de perspec-
tivas, de asumir responsabilidades compartidas y de contribuir
a la construccién de comunidades mas igualitarias, inclusivas y
cuidadosas de la vida en todas sus formas. En esta doble dimen-
sion —libertad y ciudadania— reside su potencia formativa y su
vigencia insustituible en la educacion contemporanea.

39



El surgimiento del pensamiento filoséfico: fundamentos y praxis educativa

Referencias

Aklan, A. K. (2024). Smoke and Fire. Sign Inference in Greek and in
Indian Epistemology. Journal of Indian Philosophy, 52, 465-484.
https:/doi.org/101007/510781-024-09572-w

Ayerra, C. M. (2012). Filosofias para la liberacion latinoamericana.
Bajo Palabra, 7,505-514. hitps:/doiorg/10.15366/bp2012.7.045

Barwell, R. (2024). Didlogo, responsabilidad y educaciéon
matematica. Prometeica, 31, 392-407. hitps:/dol.org/10.54024/
prometeica.2024 5119568

Bowers, C. (1980). Ideological Continuities in Technicism,
Liberalism, and Education. Teachers College Record, 81(3), 1-18.
hitos:/doi.org/1011/7/7/016146818008100305

Chimakonam, J. O., & Ogbonnaya, L. (2024). Can conversational
thinking serve as a suitable pedagogical approach for
philosophy education in African schools? Journal of Philosophy
of Education, 58(3) 361-377. hitps:/doi.org/10.1093/jopedu/
ghae039

Demenchonok, E. (2025). Latin American Philosophy of
Liberation and Intercultural Philosophy of Dialogue.
RUDN Journal of Philosophy 29(3), 795-818. hitps:/dol.
org/10.22365/2313-2302-2025-29-5-795-818

Elutka, S. (2024). Athens or Rome? A New Perspective on the
Political Philosophy of H. Arendt. Problemos105,156-167. hitps:/
doi.org/10.15388 /problemos.2024105 12

Faure, M. (2013). Can Aristotle’s Phronimos return? The revival of
interest in Aristotle’s phronesis in political philosophy/theory.
Acta Académica 45(4), 195-235. hitps:/doi.org/10.38140/
aav45i41423

Ferndndez, A. (2005). Meditacién y Chakras en el Banquete
de Platéon. Bajo Palabra 0, 12-19. hitps:/doi.org/10153566/
pp2005.0.00]

Gala, I. O. (2024). La ciudadania y el derecho a la libertad de
movimiento: tensiones y privilegios. Bajo Palabra, 36,127-154.
hitps:/doi.org/10.15366/bp2024.56.005

Gonzdlez, P. G.(2025). Stages and Features of Philosophy in Latin
America. RUDN Journal of Philosophy, 29(3), 687-703. hitps:./
doi.org/10.22363/2313-23502-2025-29-5-68/-703

Guerrero, B. O. F, & Zhdanov, V. V. (2025). The Philosophy of
Subordination by A. S. Bondy in the Context of the Sovereign
Model of Cultural and Economic Development of Peru and Latin
America. RUDN Journal of Philosophy, 29(3), 751-761. hitps:/doi.
0rg/10.22363/2315-23502-2025-29-5-751-/61

40


https://doi.org/10.1007/s10781-024-09572-w
https://doi.org/10.15366/bp2012.7.043
https://doi.org/10.34024/prometeica.2024.31.19568
https://doi.org/10.34024/prometeica.2024.31.19568
https://doi.org/10.1177/016146818008100305
https://doi.org/10.1093/jopedu/qhae039
https://doi.org/10.1093/jopedu/qhae039
https://doi.org/10.22363/2313-2302-2025-29-3-795-818
https://doi.org/10.22363/2313-2302-2025-29-3-795-818
https://doi.org/10.15388/problemos.2024.105.12
https://doi.org/10.15388/problemos.2024.105.12
https://doi.org/10.38140/aa.v45i4.1423
https://doi.org/10.38140/aa.v45i4.1423
https://doi.org/10.15366/bp2005.0.001
https://doi.org/10.15366/bp2005.0.001
https://doi.org/10.15366/bp2024.36.00
https://doi.org/10.22363/2313-2302-2025-29-3-687-703
https://doi.org/10.22363/2313-2302-2025-29-3-687-703
https://doi.org/10.22363/2313-2302-2025-29-3-751-761
https://doi.org/10.22363/2313-2302-2025-29-3-751-761

Sandra Campuzano / Alexandra Astudillo

Herndandez, C. A. Z., Sabati, S., & Chang, E. (2023). Toward
Pedagogical Justice: Teaching Worlds That We Can Collectively
Build. Educational Theory, 73(4),572-592. hitps:./doi.org/10 1111/
edth12591

Herndndez, J. L. M. (2024). El legado de Sécrates: La fidelidad
al pensamiento. Carthaginensia, 40(78), 369-388. hitps:/doi.
org/10.62217/carth.566

Hodge, C., Daher, M., Rosati, A, & Lopez, R. (2024). Binding
Citizenship as a Bridge between Communities and Institutions:
Dialogues between Christian Social Ethics, Political Philosophy
and Social Sciences. International Journal of Public Theology,
18(3), 324-345. hitps:/doi.org/101163/1569/3520-202415/8

Huetos, J. R. (2023). Bleeding Catholicism: Liberation Theology’s
Demise and the Emergence of Pentecostalism in Latin America.
Religions, 14(1),1354. hitps:/doi.org/10.33590 /rell4111554

Karp, M. (2025). Hayek on Aristotle: The Debris of a Genealogy of
Modernity, via Popper, Polanyi, and Répke. Journal of the History
of Economic Thought, 47(3), 317-338. hitps:/doi.org/10101//
S1053837225000069

Kobayashi, M. (2022). Psychological Examination of Political
Philosophies: Interrelationship among Citizenship, Justice, and
Well-Being in Japan. Frontiers in Psychology,12,790671. hitps:/
doi.org/10.5389/fpsyqg.2021./906/1

Kryshtop, L., & Basmanov, A. V. (2023). History, Its Origins,
and End in Context of Philosophy of Liberation. RUDN
Journal of Philosophy, 27(2), 431-442. hitps:/doi.
org/10.22363/2313-2302-2025-27-2-431-442

Leng, L. (2020). The Role of Philosophical Inquiry in Helping
Students Engage in Learning. Frontiers in Psychology, 11, 449.
https:/doi.org/10.3389/1psyg.2020.00449

Lopez-R4, A. M., Herndndez-Rodriguez, J., Rodriguez-Ortiz, A. M., &
Cadavid-lzate, V. (2023). Andlisis, clasificaciéon y fundamentos
filosdficos de los modelos de pensamiento critico. Sophia, 35,
211-248. hitps:/doiorg/10.1/163/so0ph.n35.2023.07/

Maspero, G.(2023). Nicea como crisis filoséfica de la teologia. La
transferencia de la fe biblica de la Iglesia al mundo filosdfico
helenistico. Anuario de Historia de la Iglesia, 32, 69-96. hitps:./
doi.org/10.15581/00/.32.69-96

Ngene, N. (2023). Teaching Philosophy in a Teaching Portfolio:
Domain Knowledge and Guidance. Advances in Medical
Education and Practice, 14, 1231-1248. hitps:/dol.org/10.2147/
AMEP S428897

Nussbaum, M. (2008). Democratic Citizenship and the Narrative
Imagination. Teachers College Record, 110(13), 143-157. hitps:/
doi.org/1011/7/016146810811001312

41


https://doi.org/10.1111/edth.12591
https://doi.org/10.1111/edth.12591
https://doi.org/10.62217/carth.566
https://doi.org/10.62217/carth.566
https://doi.org/10.1163/15697320-20241578
https://doi.org/10.3390/rel14111354
https://doi.org/10.1017/S1053837225000069
https://doi.org/10.1017/S1053837225000069
https://doi.org/10.3389/fpsyg.2021.790671
https://doi.org/10.3389/fpsyg.2021.790671
https://doi.org/10.22363/2313-2302-2023-27-2-431-442
https://doi.org/10.22363/2313-2302-2023-27-2-431-442
https://doi.org/10.3389/fpsyg.2020.00449
https://doi.org/10.17163/soph.n35.2023.07
https://doi.org/10.15581/007.32.69-96
https://doi.org/10.15581/007.32.69-96
https://doi.org/10.2147/AMEP.S428897
https://doi.org/10.2147/AMEP.S428897
https://doi.org/10.1177/016146810811001312
https://doi.org/10.1177/016146810811001312

El surgimiento del pensamiento filoséfico: fundamentos y praxis educativa

Palmer, N. (2024). The Regenerative Liminalities of Global
Citizenship Education. Journal of Philosophy of Education, 59(1),
95-107. hitps:/doi.org/10.1093/jopedu/ghae040

Pefia, A.B. (2023). Reflexiones pedagdgicas sobre la ensefianza de
la filosofia en Colombia. Sophia, 19(1). hitps:/doi.org/10.186354/
sophia[.19v.1i.1245

Pinton, C. |. (2025). From Ego Conquiro to Ego Cogito:
Dussel’s Latin American History of Philosophy. RUDN
Journal of Philosophy, 29(3), 704-719. hitops:/doi.
org/10.223635/2313-2302-2025-29-5-704-719

Pothos, E., & Pleskac, T. (2022). Rethinking Rationality. Topics in
Cognitive Science, 14(1),13-27. hitps:/doi.org/101111/tops12585

Raggio, M. (2023). Ernesto Cardenal: A Latin American Liberation
Mystic. Religions,14(5), 655. hitps:/doi.org/10.5590 /rel14050655

Rushanova, N., Syrgakbaeva, A, Kulshanova, A.,, Akhmetova, E,
& Mukhamejanova, A. (2023). “Ignorance” in Ethnic Culture
in the Philosophy of Al-Farabi. XLinguae, 16(3). hitps:./dol.
org/1018355/x1.202316.03.03

Schemmel, C., & Picot, G. (2024). Why We Need Minimum
Wages: Pay, Recognition, and Economic Citizenship. American
Political Science Review,119(3),1258-1271. hitos:./doi.org/10.101//
S0003055424001096

Secundant, S. (2025). Epistemological Foundations of Andreas
RUdiger’s “Synthetic Philosophy”. Sententiae, 44(1). hitps:/dol.
org/10.31649/sent44.01.006

Shi, X. (2020). Using Explicit Teaching of Philosophy to Promote
Understanding of the Nature of Science. Science & Education,
29(6),1427-1450. hitps:/doiorg/10.100//s11191-020-001/5-7

Sterenberg, M. (2024). Reason, Emotion, and the Crisis of
Democracy in British Philosophy of the 1930s. Philosophies,
9N, 22. hitps:/doi.org/10.3390/philosophies9010022

Tilleczek, W. (2024). Training the Philosopher King: Ancient
Models of Political Action in Hannah Arendt and Michel Foucault.
Journal of the Philosophy of History, 18(1), 67-92. hitos:./dol.
org/101163/18/22636-12541539

Veugelers, W. (2024). The Moral and Political Dimensions of
Education: Response to Hansen. Journal of Moral Education,
53(4), 751-756. hitps:/doi.org/101080/0305/240.2024.23848
09

Waghid, Y. (2023). Democratic Citizenship Education Reimagined:
Implications for a Renewed African Philosophy of Higher
Education. Ethics and Education, 18 (3-4), 265-278. hitps:/dol.
0org/101080/17449642.2023.2260/18

42


https://doi.org/10.1093/jopedu/qhae040
https://doi.org/10.18634/sophiaj.19v.1i.1245
https://doi.org/10.18634/sophiaj.19v.1i.1245
https://doi.org/10.22363/2313-2302-2025-29-3-704-719
https://doi.org/10.22363/2313-2302-2025-29-3-704-719
https://doi.org/10.1111/tops.12585
https://doi.org/10.3390/rel14050655
https://doi.org/10.18355/xl.2023.16.03.03
https://doi.org/10.18355/xl.2023.16.03.03
https://doi.org/10.1017/S0003055424001096
https://doi.org/10.1017/S0003055424001096
https://doi.org/10.31649/sent44.01.006
https://doi.org/10.31649/sent44.01.006
https://doi.org/10.1007/s11191-020-00173-z
https://doi.org/10.3390/philosophies9010022
https://doi.org/10.1163/18722636-12341539
https://doi.org/10.1163/18722636-12341539
https://doi.org/10.1080/03057240.2024.2384809
https://doi.org/10.1080/03057240.2024.2384809
https://doi.org/10.1080/17449642.2023.2260718
https://doi.org/10.1080/17449642.2023.2260718

CarituLo II

Fe, razon y conocimiento: dialogo
entre la filosofia medieval y
moderna

Introduccion

El didlogo entre fe, razén y conocimiento constituye uno de los
ejes mas profundos y persistentes del pensamiento occidental.
Desde los primeros desarrollos de la filosofia cristiana hasta las
formulaciones criticas de la modernidad, esta relacion ha sido
interpretada de multiples maneras, pero siempre como una cues-
tion inevitable para comprender cémo los seres humanos justi-
fican, organizan y orientan su vision del mundo. En la tradiciéon
medieval, particularmente en la sintesis tomista, esta relacién
alcanzé una articulacién paradigmdatica: la razén fue concebida
como un camino legitimo para acceder a la verdad, y la fe como
una forma de conocimiento superior que no niega la racionali-
dad, sino que la eleva, la ilumina y la completa. Lejos de ser un
vestigio del pasado, este modelo continUa alimentando debates
filosoficos, teoldgicos y cientificos actuales, demostrando su sor-
prendente capacidad para dialogar con los avances del saber
contempordaneo.

ISBN 978-9942-596-10-9 | 2025
https://editorial.risei.org



Fe, razén y conocimiento: didlogo entre la filosofia medieval y moderna

La experiencia de la Universidad de Navarra ofrece un ejem-
plo notable de esta vigencia. Como muestra Garcia-Cuadrado
(2025), durante decadas alli se ha desarrollado una enseAanza
sistematica centrada en la metafisica de inspiracion tomista,
acompafiada de tesis doctorales, ediciones criticas y monogra-
fias que contintan enriqueciendo el tomismo contempordneo.
Este esfuerzo académico evidencia que la filosofia medieval no
es un corpus muerto, sino una tradicién viva que dialoga fecun-
damente con las grandes corrientes filoséficas clasicas, medie-
vales, modernas y contempordaneas. El tomismo no se presenta
aqui como un conjunto cerrado de doctrinas, sino como un mar-
co abierto capaz de acoger nuevas preguntas epistemoldgicas,
éticas y metafisicas que emergen en los contextos académicos
actuales.

Este didlogo adquiere una relevancia especial cuando se consi-
dera la pregunta central sobre coémo se relacionan fey razon. La
teologia cristiana ha concebido tradicionalmente la fe como vir-
tud teoldgica infundida por la gracia divina, un don que permite
al ser humano asentir a verdades reveladas que trascienden pero
no contradicen la capacidad racional (Torr, 2023). Sin embargo,
esta comprension clésica se ve interpelada hoy por los desarrollos
de las ciencias cognitivas, la psicologia social y la neurociencia,
que estudian como se forman las creencias, como influyen en
la percepcion del mundo y en qué medida estructuran la identi-
dad personal y colectiva. Torr (2023) sefiala que estos estudios
ofrecen perspectivas novedosas sobre el proceso de creer y los
mecanismos por los cuales las creencias configuran sistemas de
sentido. Esto no minimiza la dimensién teoldgica de la fe, sino
que invita a considerarla en didlogo con modos contempordneos
de comprender la mente humana, sus disposiciones afectivas y
SUS procesos cognitivos.

Este acercamiento interdisciplinario se complejiza aun mas
en un contexto cientifico caracterizado por la fragmentacion
del saber. En las Ultimas décadas, iniciativas como la propues-
ta de “Razéon Expandida”, promovida por instituciones como la
Universidad Francisco de Vitoria, buscan ofrecer alternativas
epistemoldgicas para superar dicha fragmentacion. Noriega y
Cambronero (2024) muestran cdémo esta propuesta pretende
equipar a profesores universitarios con herramientas que per-
mitan integrar un enfoque mas amplio en sus disciplinas, reco-
nociendo que la realidad no puede comprenderse plenamente
desde saberes aislados. La Razén Expandida concibe el conoci-
miento como una totalidad unificada, donde cada ciencia aporta
perspectivas parciales que deben ser articuladas en didlogo con
la filosofia y la teologia. En lugar de contraponer fe y razén, este

44



Sandra Campuzano / Alexandra Astudillo

enfoque propone que ambas formen parte de un horizonte cog-
nitivo mas rico, que permita trascender los limites disciplinares
sin renunciar al rigor propio de cada campo.

La reflexion moderna sobre la razén también aporta elementos
decisivos para este didlogo. Huber (2023) revisa criticamente el
intento kantiano de unificar la razén desde la dimension practi-
ca, sefalando que las ideas practicas no pueden ser objeto de
conocimiento demostrativo, pero tienen un papel indispensable
en la orientacion moral de la accion. Desde esta perspectiva,
incluso la filosofia moderna mas critica reconoce que la razén
humana encuentra limites en su capacidad para fundamentar
ciertos principios y que requiere recurrir a la fe o la esperanza
para sostener la racionalidad de la vida ética. Esta reinterpreta-
cién muestra que el conflicto entre fe y razdn no es inherente a
la modernidad, sino que emerge de lecturas reduccionistas que
olvidan la complejidad del pensamiento critico moderno.

Al abordar estas cuestiones desde el campo educativo, se hace
evidente que la relacién entre fe, razdn y conocimiento no puede
entenderse plenamente sin considerar el papel de la historia y la
filosofia de las ciencias. Mocellin y Labarca (2024) argumentan
gue la ensefianza de conceptos cientificos requiere integrar su
desarrollo histérico y sus fundamentos filoséficos, pues solo asi
los estudiantes pueden comprender la naturaleza conceptual
del conocimiento cientifico y sus transformaciones. Este enfoque
pluralista en pedagogia cientifica demuestra que la ciencia no es
un saber ahistorico ni puramente empirico, sino que emerge de
didlogos continuos entre razén, experiencia, valores e interpre-
taciones metafisicas. En este sentido, el aula puede convertirse
en un espacio privilegiado para explorar cémo la fe, la razdn y
la ciencia se influyen mutuamente en la construccién de marcos
de comprension del mundo.

Finalmente, los avances cientificos contempordneos, espe-
cialmente en fisica cudntica y estudios ecosistémicos, requieren
renovar el didlogo entre filosofia y teologia. Axpe (2025) muestra
gue los desafios epistemoldgicos y ontoldgicos planteados por
estas disciplinas obligan a reexaminar categorias cldsicas como
causalidad, sustancia y finalidad. Lejos de invalidar la reflexion
medieval, estos desarrollos la reactivan, invitando a repensar el
sentido de la naturaleza, la creacion y la realidad Ultima desde
perspectivas que incorporan la complejidad y la interdependen-
cia de los sistemas naturales. La fisica cudntica, en particular,
introduce nociones que desafian los marcos ontoldgicos tradi-
cionales y abren nuevas rutas para el didglogo entre ciencia y
teologia de la creacion.

45



Fe, razén y conocimiento: didlogo entre la filosofia medieval y moderna

En sintesis, el didlogo entre filosofia medieval y moderna en tor-
no a fe, razén y conocimiento no constituye un conflicto entre
tradicion y progreso, sino una oportunidad para comprender de
manera mas profunda la unidad dindmica del saber humano. La
tradicion tomista ofrece un marco sélido capaz de acoger pers-
pectivas contempordneas; los estudios modernos sobre creencia
iluminan la dimensién humana de la fe; y los desarrollos cienti-
ficos actuales exigen modelos interdisciplinarios que integren
multiples niveles de explicacion. En conjunto, estas perspectivas
convergen hacia una comprension mdas amplia e integral de la
racionalidad humana, donde fe y razén no son esferas opuestas,
sino dimensiones complementarias de la bUsqueda de la verdad.

.Entre la fe y la razdn: el pensamiento cristiano medieval

La relacion entre la fe y la razédn constituye uno de los ejes mds
profundos y persistentes del pensamiento cristiano medieval,
un problema que atravesd no solo los debates teoldgicos sino
también la configuracion de las instituciones educativas, las dis-
putas filosdficas y las practicas espirituales del mundo cristiano
occidental. Desde los primeros siglos, esta pregunta adquirié una
dimension existencial y académica a la vez: scodmo armonizar
el asentimiento a las verdades reveladas con el uso de la razén
natural? sSe trata de dos caminos hacia el conocimiento mutua-
mente excluyentes o, por el contrario, pueden complementarse
para ofrecer una comprensidn mas plena de la realidad? Okunade
(2023) muestra que, en el corazdn del pensamiento medieval,
esta pregunta no era un mero dilema intelectual, sino un interro-
gante que estructuraba el modo en que los tedlogos concebian
la revelacion, interpretaban la Escritura y comprendian el papel
del intelecto humano en el acceso a la verdad divina.

La tension aparece ya en los origenes del cristianismo latino.
Tertuliano, uno de los escritores cristianos mas influyentes de los
siglos Il y IlI, formuld la célebre pregunta: “;Qué tiene que ver
Atenas con Jerusalén?”. En ella condensaba la sospecha cristiana
hacia las filosofias paganas, especialmente hacia el racionalismo
griego que dominaba la ensefianza en las escuelas cldsicas. Para
Tertuliano, esta pregunta apuntaba a distinguir estrictamente
entre la sabiduria cristiana revelada y la sabiduria humana ad-
quirida, sugiriendo una distancia infranqueable entre fe y filo-
sofia (Okunade, 2023). No obstante, esta postura no represento
el consenso medieval. Mds bien funcioné como un polo en un
amplio espectro de posiciones que caracterizaron el desarrollo
del pensamiento cristiano.

46



Sandra Campuzano / Alexandra Astudillo

Durante la Edad Mediaq, las escuelas de pensamiento cristiano se
diversificaron de manera significativa, dando lugar a perspec-
tivas que concebian la relacion entre fe y razdn desde dngulos
muy distintos. Por un lado, algunos teélogos consideraban ambas
facultades como incompatibles; para ellos, fe y razén eran “dos
lineas paralelas que nunca podrian encontrarse”, una visiéon segun
la cual el intento de conciliacion solo conduciria a la distorsiéon
de la verdad revelada (Okunade, 2023). Por otro lado, otros pen-
sadores del periodo consideraban que esta aparente brecha era
mds una construccion humana que un conflicto real. Desde esta
perspectiva, la razén debia ser entendida como un don divino
que, correctamente orientado, podia conducir a una compren-
sibn mas profunda de la fe. Esta posicidn dio lugar a la famosa
metdfora segin la cual fe y razén constituyen “dos alas sobre
las cuales la teologia prospera y se sostiene en la comprensiéon
de conceptos y creencias religiosas”, una imagen que buscaba
conciliar el esfuerzo intelectual con la apertura al misterio reve-
lado (Okunade, 2023).

Uno de los debates mds intensos que puso a prueba esta
conciliacion fue el protagonizado por los Latin Averroistas de
Paris en el siglo Xlll. Filbsofos como Siger de Brabant y Boecio de
Dacia defendian lecturas particularmente radicales de la obra
de Averroes, especialmente en lo que respecta a la eternidad
del mundo y la unidad del intelecto. SegUn Passos (2024), estos
pensadores llegaron a sostener que la razén filoséfica podia
demostrar conclusiones incompatibles con la fe cristiana, lo que
parecia llevar a una separacidon absoluta entre las verdades de
fe y las verdades de razon. Frente a estas tesis, Tomds de Aquino
se erigié como uno de los principales interlocutores criticos,
proponiendo una solucion que integraba la filosofia aristotélica,
recibida a través de los comentarios drabes, con los principios
doctrinales del cristianismo. Aquino reconocia la validez de la
razon filoséfica y la utilizaba para demostrar ciertos principios
fundamentales, como la existencia de un Primer Motor; sin em-
bargo, sostenia con firmeza que otras verdades, como la crea-
cioén ex nihilo o la inmortalidad personal, pertenecian al dmbito
de la revelacién y no podian ser demostradas filosdficamente.
Asi, Aquino no buscaba anular la razédn, sino situarla en su justo
limite epistemoldgico.

La sintesis tomista representd uno de los momentos mas altos
del pensamiento medieval y un punto de referencia ineludible
para los debates posteriores sobre la relaciéon entre fe y razon.
El pensamiento de Aquino se caracterizd por una afirmacién
de la racionalidad como instrumento vdalido para la defensa y
clarificacién de la fe. En su obra, la razdn no aparece como un

47



Fe, razén y conocimiento: didlogo entre la filosofia medieval y moderna

adversario, sino como colaboradora de la fe. Esta distincion per-
mitio situar a la teologia en un horizonte de didlogo con la filosofia
sin caer en reduccionismos: ni en un fideismo cerrado que recha-
zara toda actividad intelectual ni en un racionalismo excesivo
que pretendiera abarcar los misterios divinos con herramientas
conceptuales insuficientes. La idea de que algunos articulos de
fe eran demostrables racionalmente, mientras otros debian ser
afirmados por revelaciéon, permitié articular una vision compleja
y equilibrada que se convertiria en uno de los pilares de la es-
colastica medieval.

Sin embargo, el pensamiento medieval no se limitd al esfuerzo
escolastico por armonizar fe y razon mediante argumentacio-
nes lbgicas y precisiones conceptuales. Junto a esta tradicion
racionalista florecid también una rica tradicion mistica, la cual
exploraba dimensiones mas profundas de la experiencia religiosa,
que no podian reducirse al discurso filoséfico. Liu (2023) muestra
como Bonaventura, el Doctor Serdfico, desarrolld una detallada
teoria espiritual caracterizada por seis etapas que conducian al
creyente hacia la unidon con Dios: Sentido, Imaginacién, Razén,
Inteligencia, Comprension y Chispa de Conciencia. Esta estruc-
tura contemplativa evidencia que, para muchos pensadores me-
dievales, la razén representaba solo uno de los niveles posibles
del conocimiento religioso, siendo superada por formas mas ele-
vadas de intuicién y experiencia interior. La mistica cristiana no
niega la razdon, pero reconoce que esta debe ser trascendida
para acceder a realidades que exceden la capacidad del inte-
lecto discursivo. Asi, el pensamiento medieval articuldé una visidon
plural del conocimiento religioso, donde la teologia escolastica
y la espiritualidad mistica se complementaban como caminos
distintos hacia el misterio divino.

La interpretacién histérica de estas tensiones ha sido objeto
de debates contempordneos. Passos (2024) analiza coémo pen-
sadores modernos, como Leo Strauss, interpretaron el conflicto
entre los Averroistas Latinos y la escoldstica cristiana, subrayando
que las lecturas contempordneas deben atender a la compleji-
dad metodolégica del pensamiento medieval. No se trata sim-
plemente de oponer razén filosdfica y revelacion diving, sino de
comprender como los pensadores medievales reconstruyeron los
limites de ambas facultades y elaboraron soluciones originales
a los desafios epistemoldgicos que planteaban sus fuentes gre-
co-ardabigas y su marco doctrinal cristiano. La cuestion de como
armonizar la razén natural y la revelacién no puede reducirse
a un esquema simplista de conflicto o complementariedad, sino
gue debe entenderse dentro de un tejido filosdfico, teoldgico y
cultural profundamente rico.

48



Sandra Campuzano / Alexandra Astudillo

El pensamiento cristiano medieval, en conclusion, no busco eli-
minar la tensién entre fe y razon, sino sostenerla como espacio
fértil para la elaboracion intelectual, la clarificacion doctrinal y la
bUsqueda espiritual. Esta tensiéon productiva dio lugar a modelos
complejos y variados que configuraron la teologia escolastica,
alimentaron debates filoséficos que marcaron la historia inte-
lectual de Occidente y engendraron tradiciones misticas que
enriquecieron la comprensién cristiana de Dios. Desde el conflicto
retérico de Tertuliano hasta las disputas escolasticas de Paris y la
profundidad contemplativa de Bonaventura, el medievo cristiano
desarrolld un conjunto de aproximaciones que muestran que la fe
y la razédn no son facultades destinadas al enfrentamiento, sino
dimensiones complementarias que, en su didlogo, abren caminos
inéditos hacia la verdad.

Dogmatismo, verdad y autoridad: Iimites del conocimiento
en el medioevo

La Edad Media no fue simplemente una larga noche de ignorancia
entre el esplendor clésico y el despertar moderno, como durante
mucho tiempo lo sugirio cierto relato simplista de la historia de
las ideas. Mds bien, constituyd un periodo de profunda recon-
figuracién del conocimiento, en el que las herencias filosoficas
y cientificas del mundo grecorromano fueron reinterpretadas,
seleccionadas y reorganizadas a la luz de una nueva matriz de
sentido: la cosmovision cristiana. En este marco, el problema de
la verdad se articuld inseparablemente con el problema de la
autoridad; y el problema de la autoridad, a su vez, establecio los
limites de lo que podia conocerse, investigarse y ensefarse legi-
timamente. La relacién entre dogma religioso, verdad filoséfica y
autoridad institucional define, en buena medida, la forma espe-
cifica que adoptan los limites del conocimiento en el medioevo.

Un caso paradigmatico de esta transformacién del saber se
encuentra en la obra de Isidoro de Sevilla, figura clave de la tran-
sicién entre la Antigledad tardia y el mundo medieval cristiano.
En sus obras enciclopédicas, especialmente en las Etimologias y
Sobre la naturaleza de las cosas, Isidoro no se limité a recopilar
fragmentos dispersos del saber antiguo: los reorganizo delibera-
damente bajo un horizonte cristiano explicito (Huang, 2024). Su
tratamiento de la astronomia en el libro Il de las Etimologias es
ilustrativo. En la seccion De astronomia, Isidoro llevd a cabo un
doble movimiento. Por un lado, estrechd el dmbito de la astrono-
mia separdndola claramente de la astrologia, que fue calificada
como supersticiosa e incompatible con la fe cristiana. Por otro
lado, sustituyd el tratamiento matemdtico y geométrico de los

49



Fe, razén y conocimiento: didlogo entre la filosofia medieval y moderna

fendmenos celestes por un enfoque etimoldgico y textual. De este
modo, transformoé la astronomia desde una investigacion empiri-
co-matemdtica en un gjercicio fundamentalmente hermenéutico.

Esta sustitucion metodoldogica tiene un alcance mdas profun-
do que el de una simple preferencia intelectual. Como muestra
Huang (2024), Isidoro reafirmé de manera explicita la primacia
de la Escritura sobre la filosofia natural pagana cuando se tra-
taba de describir la estructura del cosmos. Utilizando el modelo
aristotélico-ptolemaico de esferas concéntricas, no lo presen-
taba como resultado de la matemdatica o la observacién, sino
como confirmacién del orden providente de la creacién divina.
La descripcion del mundo fisico se ponia asi al servicio de una
teologia de la creacion y de una catequesis implicita: el cosmos
aparecia como un gran libro en el que se leian la sabiduria y la
voluntad de Dios. Esta operacién isidoriana se convirtié en un
modelo que marcaria profundamente las enciclopedias latinas
medievales posteriores.

En este contexto, la autoridad se vuelve un principio episte-
moldégico clave. La teologia medieval no concebia la autoridad
simplemente como un respaldo externo de doctrinas, sino como
el fundamento mismo de la inteligibilidad y de la verdad. El pro-
blema recurrente era, como sintetiza la discusion teoldgica y
filos6fica posterior, si la razéon filosofica o la revelacion divina
constituian la fuente Ultima de verdad, coherencia y sentido
(Penaskovic, 2022). Esta tensidon estructuraba el campo entero
del conocimiento medieval, delineando con precision qué cues-
tiones podian ser sometidas a examen racional y cudles debian
ser recibidas como verdad revelada, sin posibilidad de revisién
critica.

Reconocer la autoridad de la fe no era, en este horizonte, un
gesto meramente devocional o una renuncia a la inteligencia. Era
el presupuesto constitutivo sin el cual la empresa racional misma
carecia de cimientos. La Escritura, interpretada en el marco de la
tradicion de la Iglesia, se consideraba la expresion directa de la
sabiduria diving; cuestionarla en su nUcleo implicaba socavar el
fundamento de todo conocimiento teolégico legitimo. Desde esta
perspectiva, la razén debia operar dentro de fronteras ya esta-
blecidas: podia aclarar, defender, sistematizar, pero no revisar el
contenido esencial de los dogmas. Esta estructura jerdrquica de
las fuentes de verdad marcaba los limites de lo que era pensable
y ensefable sin incurrir en sospecha de herejia.

Sin embargo, seria erroneo interpretar esta centralidad de
la autoridad como simple negacion de la razén o como clausu-
ra completa del pensamiento filoséfico. La historia intelectual

50



Sandra Campuzano / Alexandra Astudillo

medieval revela una paradoja mds compleja. Mientras Europa
latina desconfiaba de la filosofia pagana como autoridad Ultima
sobre la verdad, no renuncié a apropiarse de sus herramientas
conceptuales y de buena parte de sus contenidos, aunque los
subordinara en Ultima instancia al horizonte cristiano. Kirabaev
(2024) muestra como esta paradoja alcanza su punto mas agudo
en la recepcidon medieval de Averroes (lbn Rushd) y de la falsafa
arabe.

El Averroismo latino, desarrollado en el siglo Xlll por autores
como Siger de Brabante y Boecio de Dacia, se basaba en la in-
terpretacién averroista de Aristételes y llegd a plantear tesis
sumamente problemdticas para el equilibrio medieval entre fe y
razon. Entre ellas destacaba la doctrina de la “verdad doble”: la
idea de que las conclusiones de la filosofia podian ser verdaderas
en su propio orden, incluso si parecian contradecir las verdades
de la fe (Kirabaev, 2024). Esta posicion afirmaba de facto una
independencia de la razén respecto a la revelacion, permitiendo,
por ejemplo, sostener filoséficamente la eternidad del mundo
mientras se reconocia teoldgicamente su creacion temporal por
Dios. Lo paradodjico es que, mientras la falsafa arabe-musulmana
no se concebia a si misma como sierva de la religion, en el con-
texto latino el Averroismo fue leido y debatido precisamente en
relacion con el lugar subordinado que debia tener toda filosofia
respecto de la verdad revelada.

Este contexto pone de relieve que los limites del conocimiento
medieval no eran solamente tedricos, sino también practicos e
institucionales. La doctrina cristiana trazaba zonas infranquea-
bles: la naturaleza intima de la divinidad, el misterio trinitario,
la encarnacion del Verbo, la gracia, el pecado original. La razén
podia aproximarse a estos misterios por analogia o por via nega-
tiva, pero no podia pretender una comprensién plena ni un juicio
critico independiente. De igual modo, ciertos modelos cosmo-
l6gicos o antropoldgicos eran aceptables solo en la medida en
que no contravinieran el marco doctrinal. No obstante, dentro de
estos limites estrictos se dio una intensa actividad intelectual que
busco usar todos los recursos de la l6gica, la metafisica y la filo-
sofia natural para articular un sistema coherente de pensamiento.

La tarea delintelectual medieval, en este sentido, no consistia
tanto en descubrir verdades nuevas como en interpretar, comen-
tar y organizar de manera sistematica las verdades ya reveladas.
El género del comentario se convirtié en el vehiculo principal de
la reflexion filoséfico-teolégica. La creatividad no se media por
la originalidad de los contenidos, sino por la profundidad con
gue se armonizaban fuentes diversas y se resolvian aparentes

51



Fe, razén y conocimiento: didlogo entre la filosofia medieval y moderna

contradicciones. El horizonte cognitivo estaba configurado por
una hermenéutica dogmadtica: comprender lo que ya se sabia
(por revelaciéon) mdas que explorar territorios conceptuales ra-
dicalmente inéditos.

La transformacion metodolégica que acompafia este proceso
se ve nitidamente en el caso ya mencionado de Isidoro de Sevilla.
Como explica Huang (2024), al sustituir los procedimientos ma-
temdticos y geométricos tradicionales de la astronomia por un
enfoque etimoldgico y hermenéutico, Isidoro no solo cambiaba
de método, sino que redefinia qué significaba “saber” sobre los
astros. El objetivo ya no era calcular trayectorias con precision o
perfeccionar modelos geométricos, sino interpretar el lugar de
los cielos en el orden simbodlico de la creacidn. La astronomia se
convertia en un capitulo de la teologia natural, un espacio don-
de se reafirmaba la sabiduria de Dios al ordenar el cosmos. La
verdad astrondmica ya no era principalmente cuantitativa, sino
cualitativa y simbdlica.

Esta prioridad del significado sobre la medicion refleja un giro
mas amplio: la verdad se concebia menos como correspondencia
empirica y mdas como coherencia con un marco revelado y con
una tradiciéon interpretativa. Desde esta perspectiva, muchas de
las restricciones que la modernidad leerd como “dogmatismo”
eran, para el pensamiento medieval, condiciones necesarias de
posibilidad de un conocimiento seguro. Sin un punto de apoyo
firme el conocimiento se percibia como amenazado por la in-
certidumbre y el error. Dentro de esta logica, la investigacion
racional no debia suprimirse, pero si ser cuidadosamente regu-
lada y orientada.

No obstante, la autonomia relativa de la razén filosofica seguia
generando tensiones, especialmente alli donde las conclusiones
de la reflexion aristotélica parecian rozar los limites del dogma.
Kirabaev (2024) muestra que la doctrina de la verdad doble,
aungue condenada por la Iglesia, cristalizaba un problema difi-
cil de resolver: si la filosofia y la teologia producen en ocasiones
resultados divergentes, ;qué estatuto otorgar a cada uno? La
respuesta oficial privilegiaba, sin duda, la verdad revelada; pero
al mismo tiempo seguia permitiendo que la razdn operara en
un dmbito parcialmente independiente. Esta dualidad hacia del
medioevo un espacio inestable en el que la razdén era, simulta-
neamente, necesaria y sospechosa, valorada y vigilada.

La autoridad institucional de la Iglesia desempefiaba, en este
contexto, un papel decisivo como guardiana del dogma y, por
tanto, de los limites del conocimiento permitido. Las condenas de
tesis filosdficas, la censura de textos, los procesos por herejia y el

52



Sandra Campuzano / Alexandra Astudillo

control de la enseflanza en universidades y escuelas no eran me-
ros detalles anecddticos, sino mecanismos mediante los cuales se
regulaba la produccién intelectual. Los “limites del conocimiento”,
en consecuencia, no eran solo el resultado de decisiones indivi-
duales de filbsofos y tedlogos, sino el efecto de una estructura de
poder que definia lo que podia decirse, investigarse y ensefiarse
sin riesgo de sancién. La autoridad no funcionaba sdélo como cri-
terio tedrico de verdad, sino como instancia prdactica de control.

En este sentido, el dogmatismo no debe entenderse Unicamen-
te como una actitud rigida de rechazo a las preguntas, sino como
el marco dentro del cual esas preguntas podian ser formuladas. El
medioevo cristiano construyd una arquitectura conceptual donde
la verdad era, en gran medida, “dada” por revelacion y tradicion,
y el conocimiento consistia en explorar, ordenar e interpretar esa
verdad. La razdén humana tenia un lugar importante, pero circuns-
crito; las ciencias particulares se desarrollaban, pero integradas
en una jerarquia epistemoldgica que culminaba en la teologia.
Incluso las aperturas mas audaces del pensamiento medieval
aparecen, vistas desde este dngulo, como intentos de ampliar el
espacio de la razén dentro de un edificio todavia dominado por
la autoridad revelada.

Comprender este entramado de dogma, verdad y autoridad
permite evaluar con mayor justicia el legado medieval. Lo que
a primera vista puede aparecer como simple “limite” o “freno”
al conocimiento, formaba parte en realidad de una concepcién
coherente de la racionalidad, de la verdad y del lugar del ser
humano en el cosmos. Al mismo tiempo, reconocer esa configu-
racion histérica nos invita a interrogarnos sobre nuestras propias
estructuras de autoridad y nuestros dogmas contempordneos
gue, aunque se presenten como neutrales, siguen estableciendo
limites a lo pensable y lo decible. El estudio del medioevo, asi
entendido, se convierte no solo en reconstruccion del pasado, sino
en ejercicio critico para pensar los modos en que hoy también
articulamos poder, verdad y conocimiento.

Racionalismo y empirismo: nuevos caminos hacia la verdad

La bUsqueda de la verdad ha sido uno de los motores mas persis-
tentes del pensamiento filosofico y cientifico occidental, pero esta
bUsqueda no ha sido homogénea ni lineal. Ha estado marcada
por rupturas, reformulaciones, tensiones metodoldgicas y pro-
fundas transformaciones en las herramientas que la humanidad
ha considerado legitimas para aproximarse al conocimiento.
El trdnsito desde los modos narrativos y miticos hacia formas
racionalizadas de explicacion, seqguido por los debates entre

53



Fe, razén y conocimiento: didlogo entre la filosofia medieval y moderna

racionalistas y empiristas en la modernidad, representa apenas
una parte de la compleja genealogia que ha dado forma a los
criterios con los que hoy entendemos la nocién de verdad. Sin
embargo, los desarrollos recientes en teoria social, epistemologia
juridica, pensamiento histérico y practicas de justicia transicional
muestran que la discusion contempordnea sobre la verdad ha
adoptado una amplitud que desborda ampliamente los paradig-
mas clasicos.

Comprender los nuevos caminos hacia la verdad requiere, en
consecuencia, explorar de manera integrada tanto los desarro-
llos epistemoldgicos antiguos como las tensiones modernas y las
transformaciones contempordneas que redefinen lo que significa
conocer en un mundo plural, marcado por la complejidad social,
tecnocientifica y politica. En este sentido, la figura del historiador
Tucidides representa un antecedente significativo para com-
prender como la bUsqueda de la verdad se transformd desde
practicas discursivas hacia formas mdas sistemdticas y rigurosas
de investigaciéon. Su obra no solo inaugura un modo particular
de entender la investigacion historica, sino que también ofrece
claves sobre la relaciéon entre verdad, méetodo y narracidon que
continvan siendo relevantes en el mundo contempordneo.

Segun lglesias-Zoido (2022), el modo en que Tucidides es-
tructura su Historia constituye un ejemplo paradigmatico de
investigacién rigurosa, en donde cada término utilizado para
designar la verdad responde a operaciones conceptuales pre-
cisas. Tucidides no concebia la verdad como una revelacion sa-
grada ni como un relato derivado de la tradicién oral, sino como
el resultado de un proceso de bUsqueda que debia apoyarse en
testimonios, cartas, intervenciones directas y estrategias dis-
cursivas orientadas a eliminar la fabulacién o la distorsion inte-
resada de los hechos. La verdad, para él, era aquello que podia
resistir la prueba de una investigacién minuciosa; de ahi que
la metodologia tucididea, aunque anterior al nacimiento de la
epistemologia moderna, anticipara el rigor empirico que siglos
mds tarde defenderian los empiristas.

La propuesta tucididea revela un aspecto central para la com-
prension moderna del conocimiento: la verdad no es un obje-
to dado, sino un horizonte hacia el cual se avanza mediante
procedimientos, criterios y practicas. Esta idea abriria paso a
discusiones mds complejas sobre coémo validar el conocimiento,
discusiones que en la modernidad cobrarian la forma del gran
debate entre el racionalismo y el empirismo. Sin embargo, la dis-
cusion contempordnea ha revelado que ambos enfoques, aunque
fundamentales, ofrecen visiones parciales sobre la complejidad
de la produccién de verdad en la vida social.

54



Sandra Campuzano / Alexandra Astudillo

En el dmbito juridico, por ejemplo, se observa una tension cons-
tante entre la necesidad de fundamentar decisiones en criterios
de racionalidad formal y la inevitable presencia de elementos
contextuales, valorativos y relacionales. Como sefialan Ramirez,
Mosquera y Calambas (2023), las decisiones judiciales no se
basan solamente en evidencias objetivas sino también en pre-
supuestos epistemoldgicos y morales que, aunque no siempre
explicitados, estructuran profundamente los procesos de inter-
pretacion de la verdad juridica. Esta constatacion tiene implica-
ciones profundas para la epistemologia contempordanea: incluso
en campos que se pretenden altamente racionales, la verdad se
construye desde marcos interpretativos que incluyen componen-
tes de relativismo epistemoldgico, juridico y moral.

Los operadores judiciales no interpretan la verdad desde una
neutralidad absoluta, sino desde horizontes gnoseolégicos consti-
tuidos por tradiciones juridicas, contextos sociales, concepciones
de justicia y criterios institucionales. Esto muestra que, lejos de
ser una entidad objetiva y universal, la verdad juridica emerge
de un equilibrio complejo entre racionalidad argumentativa, nor-
matividad y valoracion contextual. De esta manera, el dmbito
juridico funciona como un laboratorio privilegiado para observar
la interaccidn entre racionalismo y empirismo, pero también para
advertir la presencia de elementos interpretativos que desafian
la pretensién de un conocimiento plenamente objetivo.

El hecho de que la verdad requiera ser interpretada y que
esta interpretacion esté condicionada por factores histéricos y
sociales genera la necesidad de enfoques epistemoldgicos mas
amplios e integradores. En este sentido, la propuesta de Pabén
(2023) sobre el disefio autonomo territorial constituye una in-
novadora comprension de codmo se puede articular la bUsqueda
de verdad en contextos marcados por multiples tradiciones de
conocimiento. Este enfoque surge de la interseccidon entre el giro
ontolégico y el giro espacial de la teoria social critica.

Esta propuesta sugiere que alcanzar la verdad requiere inte-
grar diversos sistemas de conocimiento: el saber ancestral de
las comunidades latinoamericanas, los enfoques decoloniales,
las teorias criticas contempordneas, los desarrollos del disefio
y las epistemologias situadas. Ya no es posible sostener que la
verdad proviene exclusivamente de la razon universal ni de la
experiencia sensible individual; la verdad emerge, mds bien,
como un proceso plural que necesita reconocer la coexistencia
de multiples formas de racionalidad. La verdad se convierte en
un punto de encuentro entre narrativas historicas, saberes terri-
toriales, métodos cientificos y practicas comunitarias.

55



Fe, razén y conocimiento: didlogo entre la filosofia medieval y moderna

Esta concepcion ampliada de la verdad permite comprender
mejor fendmenos complejos como los procesos de justicia transi-
cional. En contextos marcados por el conflicto armado, la violen-
cia estructural o las violaciones masivas de derechos humanos,
la verdad no puede reducirse a la mera recopilacién de hechos
verificables en términos empiricos. Como indica Mora (2024), el
acuerdo de paz entre el Estado colombiano y las FARC muestra
que la verdad es, ante todo, un proceso colectivo que necesita
ser estructurado institucionalmente. La verdad transicional busca
reconstruir la memoria histérica, reconocer a las victimas, ge-
nerar reparacion y propiciar garantias de no repeticion. En este
contexto, la verdad se presenta como un acto ético que involucra
participacion, reconocimiento y justicia, y no solamente como
una constatacién empirica o una deduccién racional.

La verdad transicional se construye a través de testimonios,
documentos, investigacionesjudiciales, informes historiograficos,
archivos institucionales y experiencias de comunidades afec-
tadas. Se trata de un proceso hibrido que combina elementos
racionales, empiricos, narrativos y hermenéuticos, mostrando de
manera drdstica que la verdad es siempre un fendmeno interper-
sonal y social. La epistemologia contempordnea ha tenido que
reconocer que, en estos procesos, la verdad pertenece tanto al
ambito de los hechos como al dmbito de los significados, y que
las victimas poseen un conocimiento singular que no puede ser
sustituido por andlisis externos.

En suma, los caminos contempordneos hacia la verdad re-
quieren superar las oposiciones tradicionales entre racionalismo
y empirismo. Aunque ambas perspectivas han sido fundamen-
tales en la historia de la epistemologia, no son suficientes para
comprender la complejidad del conocimiento en las sociedades
actuales. La verdad aparece como un proceso en el cual conver-
gen: métodos investigativos rigurosos, procedimientos empiricos,
esquemas racionales de argumentacion, marcos interpretativos
culturalmente situados, procesos sociales de reconocimiento,
y estructuras institucionales que garantizan transparencia y
participacion.

El desafio de la epistemologia contempordnea consiste en
integrar estas diversas dimensiones sin reducirlas a una sola
forma de racionalidad. La verdad no puede ser entendida como
un resultado estdtico ni como una esencia universal atemporal,
sino como un proceso dindmico, situado, pluraly profundamente
conectado con las practicas sociales que la producen, la sos-
tienen y la transforman. Este reconocimiento invita a docentes,
investigadores y estudiantes a plantear una comprensién mdas
amplia de los procesos de formacién del conocimiento, donde

56



Sandra Campuzano / Alexandra Astudillo

la educacion filosdfica debe fomentar la capacidad de integrar
perspectivas diversas, desarrollar pensamiento critico situado
y reconocer el caracter ético de toda bUsqueda de la verdad.

De esta manera, el estudio de la verdad se convierte también
en un ejercicio de ciudadania epistemolégica: una practica de
responsabilidad cognitiva orientada no solo a comprender el
mundo, sino a transformarlo mediante la adopcion de métodos
rigurosos, la apertura al didlogo interdisciplinarioy el compromi-
so ético con quienes participan en los procesos de construccion
del conocimiento. Esta vision amplia permite entender por qué
la verdad sigue siendo un horizonte imprescindible en el pensa-
miento humano, incluso en un mundo donde la complejidad y la
multiplicidad de perspectivas parecen desafiar cualquier nocion
unitaria de conocimiento.

Idealismo y modernidad: el sujeto como centro del
conocimiento

La modernidad constituye una de las transformaciones mdas pro-
fundas en la historia del pensamiento occidental, no solo porque
modifica los criterios con los que se valida el conocimiento, sino
porque reconfigura radicalmente la posicion del ser humano en
el mundo. Con el advenimiento del idealismo, de las revoluciones
cientificasy del giro antropocéntrico, surge una nocién completa-
mente nueva de sujeto: un individuo auténomo, racional y sobera-
no que ocupa el centro mismo de la produccidn epistemolégica.
Esta afirmacion del sujeto como fundamento del conocimiento
y como punto de referencia de la realidad sustituye estructuras
previas basadas en la autoridad diving, la tradicion o la comu-
nidad, instalando en su lugar la certeza interna del “yo” como
principio incuestionable de verdad. Desde esta perspectiva, el
sujeto moderno ya no depende de una instancia trascendente
gue legitime el conocimiento; es su propia razdn la que se erige
como fundamento Ultimo de la inteligibilidad del mundo.

Este giro hacia la subjetividad, que se articula desde Descartes
hasta Kant y se radicaliza posteriormente con el idealismo ale-
man, no solo reformula la epistemologia, sino que reorganiza
todas las dimensiones de la vida social. La idea de que el sujeto
es una entidad autébnoma, capaz de auto-gobernarse y auto-pro-
ducirse, permea profundamente las estructuras sociales de las
sociedades modernas. En consecuencia, la subjetividad deja de
ser un dato recibido por tradicidon o por nacimiento y se convier-
te en una tarea: el sujeto moderno debe construirse a si mismo,
reflexionar sobre su experiencia, orientar sus decisiones y asumir
la responsabilidad por su propia identidad.

57



Fe, razén y conocimiento: didlogo entre la filosofia medieval y moderna

Sin embargo, este proyecto tedrico y cultural no se ha desarro-
llado de manera homogénea ni ha estado exento de tensiones.
En las sociedades de modernidad tardia, caracterizadas por la
desinstitucionalizaciéon, la fragmentaciéon social y la aceleracion
vital, la carga reflexiva exigida al individuo ha adquirido propor-
ciones inéditas. Turnbough y Santiago (2024) muestran cémo la
individualizacion contempordneaq, intensificada por el capitalismo
neoliberal, ha producido un escenario donde los j6venes adultos
enfrentan crisis de orientacion, incertidumbre vital y vulnerabili-
dad emocional. En este contexto, proliferan dispositivos culturales
—como la autoayuda, el coaching y la literatura del “desarrollo del
self”— que pretenden ofrecer recursos para gestionar la subjeti-
vidad. Estos discursos, aunque presentados como herramientas
de autoconstruccion, revelan que la modernidad tardia ha des-
plazado a los individuos la tarea de encontrar sentido, estabilidad
y propdsito en un mundo donde las instituciones tradicionales
(familia, iglesia, comunidad, Estado) han perdido gran parte de
su capacidad de constituir horizontes de sentido.

El énfasis en el trabajo reflexivo sobre si mismo, entendido
como una obligacion permanente de introspeccion, control emo-
cional y autooptimizacion, configura una forma particular de
subjetividad que responde a las exigencias del mercado laboral,
de las l6gicas meritocrdaticas y de la configuracion neoliberal del
éxito. Como sefalan Turnbough y Santiago (2024), este proceso
aparenta empoderamiento, pero a la vez produce cargas indivi-
duales excesivas: el sujeto debe responsabilizarse de su bienestar,
de su estabilidad afectiva, de su empleabilidad, de su resiliencia
y de su capacidad de prosperar incluso en condiciones estructu-
rales adversas. La reflexividad moderna, en su version neoliberal,
deja de ser un ejercicio critico y se convierte en un mecanismo
de autogestion funcional a un orden econdmico que externaliza
responsabilidades y normaliza la vulnerabilidad individual.

Este giro subjetivo no puede comprenderse sin analizar los
supuestos que histéricamente han constituido al sujeto moderno.
Baudoin (2023) muestra que la modernidad ha construido un
modelo hegemdnico de humanidad: el monohumanismo. Este pa-
radigma define un sujeto universal que, en apariencia, representa
a toda la humanidad, pero que en realidad responde a caracte-
risticas concretas: blancura, masculinidad, heteronormatividad,
racionalidad instrumental, simetria corporal, belleza normativa
y poder econdmico. Este sujeto-referencia de la modernidad no
es un ideal neutro ni accesible a todas las experiencias humanas;
constituye mas bien un estdndar de humanidad que excluye,
margina o devalla a quienes no encajan en sus pardmetros.

58



Sandra Campuzano / Alexandra Astudillo

La critica al monohumanismo revela las tensiones internas del
proyecto idealista: la modernidad proclama la universalidad del
sujeto racional, pero en la practica este sujeto ha sido historica-
mente un sujeto particular. La ficcién universalista del idealismo
ha operado durante siglos como legitimacidon epistemoldgica y
politica de estructuras de dominacién que niegan humanidad
plena a cuerpos racializados, feminizados, empobrecidos o di-
sidentes. La literatura y el arte contempordneo, como muestra
Baudoin (2023) en su estudio sobre Giuseppe Caputo, desem-
pefian un papel fundamental en la desestabilizacién de este pa-
radigma, al mostrar que las formas de ser, sentir y conocer que
quedan fuera del sujeto moderno no solo existen, sino que pueden
enunciar realidades y verdades irreductibles a los modelos de
racionalidad hegemoénica.

La modernidad, al elevar al sujeto al centro del conocimien-
to, gener6 simultdneamente espacios de autodeterminacién y
estructuras de exclusion. Por un lado, permiti¢ el desarrollo de
nociones como autonomia, libertad, dignidad y derechos indivi-
duales. Pero, por otro lado, establecié limites estrictos sobre quién
podia ser reconocido como sujeto digno de estas prerrogativas.
Los cuerpos no normativos, los pueblos indigenas, las mujeres, los
esclavizados, los pobres y los no europeos fueron histéricamente
colocados fuera del circulo del sujeto moderno. No se trataba solo
de exclusion politica, sino de exclusiéon epistemoldgica: ciertos
grupos fueron considerados incapaces de producir conocimiento
legitimo o de participar plenamente en la racionalidad universal.

En este marco, el trabajo reflexivo sobre si mismo se convier-
te también en un dispositivo de disciplinamiento. Bajo la I6gica
neoliberal, el sujeto debe gestionar su emocionalidad, dirigir su
energiqg, reinventarse constantemente, adaptarse a fluctuaciones
laborales, y autorregularse en funcion de estdndares de produc-
tividad y autoeficiencia. La crisis subjetiva contempordnea no es
un fendmeno meramente psicoldgico; constituye una expresion
de tensiones estructurales en la forma en que la modernidad
organiza la vida personal y social. El sujeto es auténomo, pero
al mismo tiempo estd expuesto a fuerzas impersonales que de-
terminan su trayectoria vital: mercados, algoritmos, instituciones
debilitadas, precariedad laboral, desigualdad estructural.

Resulta significativo que estas tensiones entre lo personal y
lo impersonal estén generando nuevas reflexiones filoséficas.
Franck (2025) muestra que la nocidn misma de persona, conce-
bida como un dispositivo destinado a proteger la vida humana,
contiene elementos de dominio y exclusion. La persona no es
simplemente un sujeto individual con derechos inherentes: es

59



Fe, razén y conocimiento: didlogo entre la filosofia medieval y moderna

un concepto juridico-politico construido histéricamente para
delimitar quién merece proteccién, reconocimiento y validez.
Esta nocién ha permitido grandes avances en la proteccion de
derechos humanos, pero también ha sido utilizada para excluir
formas de existencia no reconocidas como “personas plenas”. La
modernidad idealista, al privilegiar el sujeto racional individual,
invisibiliza las dimensiones colectivas, relacionales e impersona-
les que constituyen la vida humana.

Franck (2025) invita a pensar mas alla de la primacia absoluta
del sujeto personal. Segun él, existe una tensién constitutiva entre
la afirmacién del sujeto individual y la realidad de la interdepen-
dencia humana, donde lo impersonal emerge como dimension
fundamental de la existencia. Las estructuras impersonales parti-
cipan activamente en la constitucion del sujeto, a pesar de que la
modernidad tiende ainvisibilizarlas para enfatizar la autonomia
individual. Este reconocimiento abre la posibilidad de construir
nuevas formas de subjetividad que reconozcan simultdneamente
la agencia personal y la trama impersonal que sostiene la vida
comun.

Ala luz de estas reflexiones, se vuelve evidente que el idealis-
mo moderno no puede ser simplemente rechazado, sino reinter-
pretado criticamente. La modernidad proporciond herramientas
cruciales para la emancipacion humana: la afirmacién de la dig-
nidad individual, el reconocimiento de derechos, la autonomia
moral, la capacidad reflexiva. Pero también instalé un universa-
lismo excluyente y un modelo de sujeto que funciona como filtro
de validez epistemoldgica y social. El desafio contempordneo
consiste en conservar los aportes emancipadores del idealismo
sin reproducir los mecanismos de exclusion que lo acompafaron
histéricamente.

Esta tarea implica descentrar al sujeto moderno como Unico
referente epistemoldgico, reconociendo la pluralidad de modos
de conocer, sentir y vivir que existen en las diversas culturas y
formas de vida. Implica también comprender que la subjetividad
no se reduce a la reflexividad individual, sino que se constitu-
ye en didlogo constante con estructuras colectivas, relaciones
afectivas, marcos culturales e instituciones impersonalizadas.
Asimismo, implica cuestionar la ficcion de la autosuficiencia del
sujeto soberano, reconociendo que toda forma de vida humana
es esencialmente vulnerable, interdependiente y situada.

Finalmente, implica abrir espacios epistémicos y politicos
para voces histéricamente silenciadas. Como sostiene Baudoin
(2023), desmantelar el monohumanismo requiere escuchar otras
narrativas que desbordan la hegemonia del sujeto moderno,
permitir que cuerpos, identidades y experiencias marginalizadas

60



Sandra Campuzano / Alexandra Astudillo

produzcan conocimiento en igualdad de condiciones. Solo asi
serd& posible construir una nocidon mas inclusiva, plural y justa de
subjetividad y de conocimiento.

La deconstruccion critica del idealismo moderno no busca
eliminar la centralidad del sujeto, sino liberarla de sus limitacio-
nes historicas. La tarea consiste en repensar el sujeto no como
entidad aislada, auténoma y soberana, sino como nodo de re-
laciones, como actor situado en una red de interdependencias
gue constituyen la realidad humana. En este proyecto, la filosofia
se convierte en una herramienta indispensable para imaginar
nuevas formas de existencia, de conocimiento y de convivencia
que superen tanto el individualismo radical como los dispositivos
de exclusion heredados de la modernidad.

Delmodernismo al posmodernismo:rupturas, continuidades
y desafios educativos

La transicion del modernismo al posmodernismo constituye una
de las transformaciones culturales y epistemoldgicas mas pro-
fundas del siglo XX y sus efectos contintan influyendo en la ma-
nera en que concebimos la educacién, la literatura, la verdad y
las practicas pedagdgicas. Este transito no puede entenderse
Unicamente como la sustitucién de un paradigma por otro, sino
como un proceso complejo en el que conviven rupturas abruptas,
continuidades insospechadas y elaboradas reinterpretaciones
de supuestos filosdficos que habian definido gran parte de la
cultura occidental desde la llustracion. Tanto en el dmbito de las
artes como en el pensamiento cientifico, filoséfico y educativo,
la posmodernidad introduce un cuestionamiento radical sobre
las grandes narrativas, los fundamentos universales del cono-
cimiento y la estabilidad del sujeto cognoscente. Aunque este
cuestionamiento ha sido interpretado por algunos como un ata-
gue a la racionalidad moderna, el andlisis mas matizado sugiere
que la posmodernidad opera simultdneamente como critica y
como heredera de los ideales modernistas, produciendo un en-
tramado epistemoldégico hibrido que redefine nuestro modo de
comprender la realidad.

Una manera privilegiada de observar este desplazamiento
entre paradigmas es el andlisis literario. Harvey (2013) examina
minuciosamente The Crying of Lot 49 de Thomas Pynchon para
mostrar cémo la obra se ubica en una frontera borrosa entre
modernismo y posmodernismo. Algunos criticos han interpretado
esta novela como tardiamente modernista, pues aun conserva la
preocupacion tradicional por la bUsqueda de un significado pro-
fundo y una estructura subyacente que organice la experiencia.

61



Fe, razén y conocimiento: didlogo entre la filosofia medieval y moderna

Sin embargo, un andlisis textual mas fino evidencia que el mundo
narrativo que habita la protagonista es esencialmente posmo-
derno: fragmentario, ambiguo, saturado de signos y carente de
un centro estable de sentido. Segun Harvey (2013), esta doble
interpretacion revela precisamente la complejidad de la transi-
cion entre los dos periodos: no existe una linea clara que separe
modernismo y posmodernismo, sino una zona de indeterminacién
donde elementos de ambos coexisten, dialogan, se contradicen
y se transforman mutuamente.

Este tipo de ambivalencia literaria refleja de manera mas am-
plia la dificultad de establecer fronteras precisas entre periodos
culturales o epistemoldgicos. El modernismo, profundamente
influido por la confianza ilustrada en la razdn, mantenia la con-
viccion de que era posible alcanzar conocimiento objetivo me-
diante métodos rigurosos, explorar la interioridad humana para
comprender la condiciéon humana universal y reconstruir el mundo
mediante la innovacién técnica y artistica. La posmodernidad,
por el contrario, insiste en que no existe un fundamento estable
que asegure la verdad, que los sujetos son fragmentarios, situa-
dosy multiples, y que los discursos son constructos atravesados
por relaciones de poder. Sin embargo, este contraste no implica
una cancelacién total del modernismo: los pensadores posmo-
dernos siguen operando dentro de estructuras conceptuales
heredadas de la modernidad, aun cuando las critican. En otras
palabras, la posmodernidad no destruye la modernidad, sino que
la reconfigura.

Esta tensidon se vuelve evidente cuando analizamos la edu-
cacién contempordnea, especialmente en cuanto a cémo se in-
corporan nuevas metodologias y tecnologias en los procesos de
ensefianza. Aunque parezca que las transformaciones recientes
responden a una sensibilidad posmoderna que privilegia la fle-
xibilidad, la multiplicidad de recursos y la descentralizacion del
conocimiento, estos movimientos conservan ciertos principios
centrales del proyecto educativo modernista. Tuarez y Oviedo
(2023) muestran que la incorporacién de las TIC en la ensefian-
za no representa solo un cambio instrumental, sino también una
adaptacion epistemoldgica que busca integrar conocimientos
con habilidades para generar egresados capaces de afrontar los
retos del mundo contempordaneo. Este objetivo es muy similar al
ideal modernista de formar sujetos capaces de intervenir en la
sociedad con herramientas de conocimiento sélido, pero actua-
lizado con un enfoque posmoderno que reconoce la diversidad
de medios de aprendizaje y la naturaleza cambiante del saber.

Asi, aunque las transformaciones tecnolégicas suelen aso-
ciarse a una ruptura posmoderna con el pasado, en realidad

62



Sandra Campuzano / Alexandra Astudillo

constituyen también una continuacién del ideal de progreso
que caracterizé a la modernidad. Las TIC se presentan como un
medio para ampliar el acceso al conocimiento, fomentar nuevas
formas de interaccion y potenciar la autonomia del estudiante,
pero este impulso se vincula a una vision modernista de la edu-
cacion como camino hacia la emancipacion a través de saberes
metodolégicamente organizados. La posmodernidad interviene
introduciendo sospechas sobre la existencia de métodos univer-
sales, pero a la vez ofrece una gama de recursos que revitaliza
el potencial pedagdgico.

Los desafios educativos que emergen en este contexto com-
binan tensiones modernas y posmodernas. Desde la perspectiva
del estudiante, el uso de herramientas digitales, plataformas
virtuales y metodologias como la clase invertida suele gene-
rar entusiasmo y facilitar el aprendizaje activo. Los resultados
presentados por Tuarez y Oviedo (2023) indican que los estu-
diantes encuentran en estas herramientas una via significativa
para comprender conceptos, desarrollar habilidades y participar
mds activamente en su formacion. Sin embargo, detrds de es-
tas conclusiones positivas se ocultan interrogantes importantes:
squé tipo de aprendizaje se estd promoviendo realmente?, ses-
tas metodologias fomentan pensamiento critico o simplemente
adaptan a los estudiantes a entornos funcionales donde prima
la inmediatez?, sla pluralidad de recursos educativos fortalece la
capacidad de discernir o diluye la consistencia epistemoldgica?

La posmodernidad suele ser asociada con el rechazo de las
metas educativas tradicionales: menos énfasis en contenidos uni-
versales, menos confianza en verdades objetivas, mayor atenciéon
a la subjetividad y la identidad. No obstante, esta caracterizacion
no capta la totalidad de la situacién educativa actual. Lo que
realmente define este periodo es la coexistencia de multiples
expectativas: se espera que los estudiantes desarrollen pensa-
miento critico, una competencia tradicionalmente asociada con el
racionalismo ilustrado; pero también se pretende que aprendan a
navegar entre multiples fuentes de informacién, interpretaciones
diversas y perspectivas culturales diferentes, competencias mdas
asociadas al paradigma posmoderno. El docente, por su parte,
se encuentra entre la necesidad de ofrecer claridad conceptual
y la exigencia de promover apertura hermenéutica, entre la es-
tructura y la fluidez, entre la certeza metodoldgica y la experi-
mentacion plural.

Este cruce entre modernismo y posmodernismo genera dile-
mas profundos en el d&mbito escolar. En la modernidad, la edu-
cacién se concebia como la transmisién de saberes acumulados
en estructuras relativamente estables. En la posmodernidad, por

63



Fe, razén y conocimiento: didlogo entre la filosofia medieval y moderna

el contrario, se cuestiona la nocion misma de canon, asi como
la autoridad del conocimiento cientifico. Esto plantea preguntas
dificiles: jpuede la educacion renunciar a ofrecer criterios de
verdad?, scodmo formar ciudadanos criticos si el concepto de
verdad se disuelve en relativismos extremos?, ses posible ensefar
filosofia, historia o ciencias sin un marco comun de referencia?
La posmodernidad, al enfatizar la multiplicidad de narrativas, en
ocasiones parece poner en riesgo el proyecto educativo mismo,
pero su aporte reside en recordarnos que ninguna educacion
puede pretender neutralidad absoluta o universalidad hermética.

La educacién contempordnea se convierte asi en un espacio
hibrido donde los ideales modernistas de racionalidad, progreso,
orden y universalidad coexisten con los cuestionamientos pos-
modernos respecto a la autoridad, la identidad y la estabilidad
del conocimiento. Este espacio hibrido exige al docente una ca-
pacidad reflexiva que le permita no caer ni en el dogmatismo
modernista ni en el relativismo posmoderno. Implica, ademas,
reconocer que las herramientas tecnolégicas no son soluciones
magicas sino mediaciones que requieren andlisis critico, decisio-
nes informadas y evaluaciones pedagdgicas profundas.

En este sentido, la posmodernidad ofrece una oportunidad
pedagodgica: al desestabilizar las narrativas Unicas, invita a los
estudiantes a reconocer la complejidad del mundo actual. Pero al
mismo tiempo, reclama que los educadores construyan puentes
entre esta multiplicidad y la necesidad humana de orientacién,
sentido y coherencia. La tarea educativa ya no es Unicamente
transmitir contenidos, sino ensefiar a navegar entre fragmentos,
reconocer la validez de multiples voces y articular criterios para
decidir entre ellas sin caer en la arbitrariedad.

En Ultima instancia, la transicion del modernismo al posmo-
dernismo no implica un abandono total del proyecto educativo
moderno, sino su relectura en un contexto donde el conocimiento
se multiplica y se descentraliza. Esta transicién exige una vision
integral que permita sostener valores educativos fundamentales
—bUsqueda de verdad, rigurosidad intelectual, formacion ética—
al mismo tiempo que incorpora herramientas, sensibilidades y
lenguajes adecuados a una cultura marcada por la diversidad y
el cambio constante.

En sintesis, una educacién verdaderamente integral en el um-
bral entre modernidad y posmodernidad debe ser capaz de:
* mantener el compromiso modernista con la formacion
sistemdtica,
* integrar la pluralidad posmoderna de perspectivas,

64



Sandra Campuzano / Alexandra Astudillo

* emplear herramientas tecnoldgicas como mediadoras y no
como fines,

* fomentar discernimiento critico en medio de la multiplicidad
de discursos,

* reconocer la incertidumbre como parte constitutiva del
conocimiento,

* y construir criterios compartidos sin caer en absolutismos.

Solo asi serd posible formar estudiantes capaces de pensar de
manera critica, creativa y situada en un mundo donde las cer-
tezas se han vuelto fragiles, pero donde la necesidad de com-
prender y actuar responsablemente sigue siendo indispensable.

65



Fe, razén y conocimiento: didlogo entre la filosofia medieval y moderna

Referencias

Axpe, M.R.(2025). Una creacion eco-sistémica: Didlogo entre fisica
cudntica, filosofia de la naturaleza y teologia de la creacion.
Carthaginensia, 41(80), 833-856. hitps:./doi.org/10.6221//
carth.6/7

Baudoin, M. (2023). Un mundo huérfano de Giuseppe Caputo:
Una poética anticanénica que rompe el modelo de
“monohumanismo”y del “sujeto-referencia” de la modernidad.
Aportes de la Comunicacion y la Cultura, 1(35), 87-98. hilps:/
doi.org/10.56992/a.v1i35.445

Franck, J. F. (2025). La persona como “dispositivo” y la primacia
de lo impersonal. Prometeica, 32,1-10. hitps:/doi.org/10.34024/
prometeica.2025.5219654

Garcia-Cuadrado, J. (2025). El tomismo en la Universidad de
Navarra (1964-2014). Scripta Theologica, 57(3), 685-718. hitps:/
doi.org/10.15581/006.5/.3.685-718

Harvey, L. R. (2013). To cry from within or without? Pynchon and
the modern-postmodern divide. Orbit: A Journal of American
Literature, 2(1). hitps:/doi.org/10./ /66 /orbitv21.47

Herndndez, C. A. Z., Sabati, S, & Chang, E. (2023). Toward
pedagogical justice: Teaching worlds that we can collectively
build. Educational Theory, 73(4),572-592. hitps:/doi.org/10 1111/
edth12591

Huang, Z.(2024). The astronomy of Isidore of Seville: Transforming
an area of knowledge from late antiquity into the early Christian
Middle Ages. Journal of Astronomical History and Heritage, 27(2),
290-302. hitps:/doi.org/10.3724/5P.J1440-2807.2024.02.04

Huber, J. (2023). The predicament of practical reason.
Kantian Review, 28(3), 459-466. hitps:/doi.org/10.101//
S1369415423000201

lglesias-Zoido, J. C. (2022). El camino tucidideo hacia la verdad:
en la Historia de Tucidides. Historia 396,12(3),163-192. hitps:/
doi.org/10.4151/07197969-vol12-iss.3-art.609

Kirabaev, N. S. (2024). The paradox of Averroes. RUDN
Journal of Philosophy, 28(4), 1187-1199. hitps:./doi.
org/10.22363/2313-2302-2024-28-4-118/-1199

Liu, Y.(2024). A comparative study of medieval religious spirituality:
Bonaventure’s theory of six stages of spirituality and Sankara’s
sixfold practice theory of Advaita Vedanta. Religions, 15(1).
hitpos:/doi.org/10.3390/rel15010039

Mocellin, R. C., & Labarca, M. (2024). For a dialogue between
the teaching of chemistry and the history and philosophy of
chemistry: The case of the concept of “chemical element”.
Substantia, 8(1), 81-89. hitps:./doi.org/10. 36255 /substantia-2324

66


https://doi.org/10.62217/carth.677
https://doi.org/10.62217/carth.677
https://doi.org/10.56992/a.v1i35.445
https://doi.org/10.56992/a.v1i35.445
https://doi.org/10.34024/prometeica.2025.32.19654
https://doi.org/10.34024/prometeica.2025.32.19654
https://doi.org/10.15581/006.57.3.685-718
https://doi.org/10.15581/006.57.3.685-718
https://doi.org/10.7766/orbit.v2.1.47
https://doi.org/10.1111/edth.12591
https://doi.org/10.1111/edth.12591
https://doi.org/10.3724/SP.J.1440-2807.2024.02.04
https://doi.org/10.1017/S1369415423000201
https://doi.org/10.1017/S1369415423000201
https://doi.org/10.4151/07197969-vol.12-iss.3-art.609
https://doi.org/10.4151/07197969-vol.12-iss.3-art.609
https://doi.org/10.22363/2313-2302-2024-28-4-1187-1199
https://doi.org/10.22363/2313-2302-2024-28-4-1187-1199
https://doi.org/10.3390/rel15010039
https://doi.org/10.36253/substantia-2324

Sandra Campuzano / Alexandra Astudillo

Torres Mora, A. G. (2024). Acuerdo de paz con las FARC y proceso
dejusticia transicional en Colombia: Derechos a la verdad y a la
justicia. Juridicas CUC, 20(1), 378-403. hitps:/doi.org/10.1/981/
juridcuc.201.2024.18

Noriega, M. L., & Lépez Cambronero, M. L. (2024). An expanded
reason university course for professors: A case study for
interdisciplinary and transdisciplinary dialogue between reason
and faith. Church, Communication and Culture, 9(2), 381-392.
hitps:/doi.org/10.1080/23753234.2024.2396407/

Okunade, A. A. (2023). Is the conflict between faith and reason
real or imaginary? Pharos Journal of Theology, 104(1). nttps:./
doi.org/10.46222/pharosjot. 10423

Pabén, J. A. R. (2023). La tetraléctica de la espacialidad: Una
propuesta de fundamentacién tedrica para el desarrollo
del disefio auténomo territorial aplicado al urbanismo
comunitario. Kepes, 20(27), 495-529 . https:/doi.org/10.1/151/
kepes.2025.20.2/1/

Passos, E. S. (2024). Leo Strauss, the Latin Averroists and the
eternity of the world. History of Political Thought, 45(1), 39-57.
hitps:/doi.org/10.53765/20512988.451.39

Penaskovic, R. (2022). Book review: Clooney, X. Francis:
Western Jesuit scholars in India: Tracing their paths,
reassessing their goals. Theological Studies, 83(3). hitps:/dol.
org/101177/00405639221136964

Ramirez, D. F. P, Mosquera, H. A. D., & Calambas, M. C. S. (2023).
El relativismo juridico: Toma de decisiones por el operador
judicial entre verdad y justicia. Novum Jus, 17(3). hitos:/dol.
0rg/1014718/novumjus.202317.3.5

Torr, L. O. (2023). Estudio de las creencias y del proceso de
creer como reto teoldgico. Carthaginensia, 39(75). hitps:/dol.
0org/10.62217/carth.49]

Tuarez, A.C. P, & Oviedo, M. C.(2023). Aplicacion de las TIC en el
proceso de ensefianza-aprendizaje de Biologia en la educacion
secundaria. Minerva, 4(10), 49-55. hitps:/doi.org/10.47/460/
minervav4il0.95

Turnbough, M. L., & Santiago, J. (2024). Cultura de autoayuda y
trabajo sobre simismo/a en tiempos de crisis e individualizacion
de la vida social: Las experiencias de las personas jovenes
adultas. Revista Esparnola de Sociologia, 33(2), Article a221.
hitos:/dol.org/10.22525/fes/res. 2024 271

67


https://doi.org/10.17981/juridcuc.20.1.2024.18
https://doi.org/10.17981/juridcuc.20.1.2024.18
https://doi.org/10.1080/23753234.2024.2396407
https://doi.org/10.46222/pharosjot.10423
https://doi.org/10.46222/pharosjot.10423
https://doi.org/10.17151/kepes.2023.20.27.17
https://doi.org/10.17151/kepes.2023.20.27.17
https://doi.org/10.53765/20512988.45.1.39
https://doi.org/10.1177/00405639221136964
https://doi.org/10.1177/00405639221136964
https://doi.org/10.14718/novumjus.2023.17.3.5
https://doi.org/10.14718/novumjus.2023.17.3.5
https://doi.org/10.62217/carth.491
https://doi.org/10.62217/carth.491
https://doi.org/10.47460/minerva.v4i10.95
https://doi.org/10.47460/minerva.v4i10.95
https://doi.org/10.22325/fes/res.2024.221




Carituro III

Pensamiento contemporaneo,
diversidad y ética del conocimiento

Introduccion

El pensamiento contempordneo se desarrolla en un escenario
marcado por una constatacién decisiva: el conocimiento ya no
puede entenderse como un edificio Unico, homogéneo y cohesio-
nado desde un solo centro, sino como un entramado de multiples
sistemas epistemoldgicos que coexisten, se cruzan, se ignoran
y, con frecuencia, entran en tensioén abierta. Esta imagen plural
del saber implica una ruptura importante con la tradicion hege-
monica del pensamiento occidental, que durante siglos tendidé a
presentarse como modelo universal de racionalidad, relegando
otras formas de conocimiento a la categoria de supersticion,
folclore o simple opinion. La actual crisis civilizatoria ha hecho
evidente que esta concepcion estrecha del conocimiento ha
producido no solo exclusion epistémica, sino también formas de
vida insostenibles.

En este contexto, la crisis climdatica planetaria se revela como
un sintoma y, al mismo tiempo, como una prueba radical de la
disociacion moderna entre conocimiento y vida. Valim y Salcedo
(2025) sostienen que el modelo de desarrollo hegeménico,

ISBN 978-9942-596-10-9 | 2025
https://editorial.risei.org



Pensamiento contemporaneo, diversidad y ética del conocimiento

basado en una racionalidad instrumental que separa saber y
cuidado, ha conducido a una situacién en la que el amor por el
conocimiento se ha distanciado del amor por la vida. La légica
extractivista y antropocéntrica que ha guiado gran parte de la
ciencia y la tecnologia modernas ha ignorado, durante dema-
siado tiempo, las relaciones de interdependencia entre seres
humanos, otros seres vivos y los territorios que habitan. Frente a
ello, el pensamiento indigena contempordneo se presenta como
una fuente filosofica y ética insustituible: su concepcidon relacio-
nal del mundo, su énfasis en el cuidado y su reconocimiento de
la agencia de la naturaleza proponen una forma alternativa de
articular conocimiento y vida, conocimiento y responsabilidad,
conocimiento y sustentabilidad (Valim & Salcedo, 2025).

La pregunta que se abre para el pensamiento contempord-
neo,y que este capitulo quiere explorar, es como transitar desde
una epistemologia centrada casi exclusivamente en los marcos
occidentales hacia un pluralismo epistemoldgico genuino. No se
trata de sumar “colores” a un paisaje que permanece en esencia
monocromdatico, ni de afladir “perspectivas alternativas” como
anexos decorativos a un canon que sigue intacto. Se trata de
reconocer, como plantea Zheng (2025), que multiples formas de
saber poseen legitimidad ontoldgica y epistemoldgica: diferentes
pueblos, lenguas y tradiciones no solo expresan lo mismo con
acentos distintos, sino que elaboran mundos, categorias y modos
de inteligibilidad que no se dejan reducir al molde hegemonico.

Desde esta perspectiva, cuestiones aparentemente técnicas,
como el multilingUismo, adquieren una dimension filosdfica de-
cisiva. Zheng (2025) muestra que las ideologias monolingUes no
son nunca neutrales: refuerzan un “pensamiento abismal” que
separa lo que cuenta como conocimiento legitimo de lo que se
considera ruido, localismo o saber “no cientifico”. Las barreras
lingUisticas no solo dificultan el acceso a la educacidén en inglés
para muchos estudiantes de contextos periféricos; también im-
piden que epistemologias del Sur Global entren en condiciones
de igualdad en las conversaciones globales sobre ciencia, ética
y politica. El monolinglismo asi entendido se convierte en una
forma de injusticia epistémica: lo que no se formula en la lengua
dominante tiene menos posibilidades de ser escuchado, citado,
ensefiado o financiado.

Este problema se vuelve especialmente agudo cuando obser-
vamos como se produce investigacion en y sobre el Sur Global.
Kaur y colaboradores (2023) advierten que en muchos proyec-
tos de investigacién sociojuridica, los marcos conceptuales, los
métodos y las prioridades siguen siendo definidos por institu-
ciones del Norte global, mientras que las comunidades locales

70



Sandra Campuzano / Alexandra Astudillo

guedan relegadas a fuentes de “datos” o “casos de estudio”. En
estos contextos, la injusticia epistémica no es un accidente, sino
una posibilidad estructural: se minimiza la agencia de los sujetos
investigados, se instrumentalizan sus experiencias y se legitima
una vision del mundo que no surge de su propia historia ni de sus
propios conflictos. Cuando la ética de la investigacién se conci-
be de manera unilateral, se corre el riesgo de justificar incluso
practicas encubiertas o extractivistas en nombre de derechos
humanos o del progreso cientifico (Kaur et al,, 2023).

Frente a estos desafios, Mormina e Istratii (2021) proponen una
epistemologia de la diversidad articulada en torno a tres pilares:
justicia cognitiva, pluralismo epistémico y accesibilidad real. La
justicia cognitiva exige reconocer la legitimidad de multiples
sistemas de conocimiento, sin subordinarlos automaticamente a
la ciencia occidental. El pluralismo epistémico implica valorar dis-
tintos modos de saber como fuentes validas de comprension. La
accesibilidad se refiere no solo al acceso a informacién, sino a la
creacion de condiciones materiales, lingUisticas e institucionales
para que estos saberes multiples puedan entrar en didlogo, influir
en decisiones y orientar politicas. Participar en un taller o curso
no basta si las agendas, los criterios de calidad y los indicadores
de éxito siguen definidos desde y para el Norte global. La pre-
gunta “;capacidad para qué? ;capacidad para quién?” (Mormina
& Istratii, 2021) obliga a repensar las practicas de “desarrollo de
capacidades” para que no repliquen estructuras coloniales bajo
un nuevo lenguaje tecnocrdatico.

Todo esto conduce a una reformulacién necesaria de la ética
del conocimiento y de la epistemologia social. Kirmayer (2024)
subraya que saber y creer no son procesos puramente indivi-
duales, sino fendmenos enraizados en sistemas sociales, redes
de confianza, instituciones y comunidades epistémicas. Las for-
mas de autoridad, los estilos de razonamiento, los hdbitos de
pensamiento y los modos de legitimacion no son neutrales: son
producidos histéricamente y reproducidos mediante practicas
sociales especificas. La pandemia de COVID-19, la crisis climatica
y la proliferacién de teorias conspirativas muestran de manera
dramatica que la confianza en la ciencia y en las instituciones
no puede darse por hecha: depende de ecologias de informa-
cion saludables y de instituciones civiles capaces de sostener un
didlogo publico bien informado, respetuoso y plural (Kirmayer,
2024). Una epistemologia social responsable no se limita a des-
cribir quién sabe qué, sino que formula exigencias normativas:
demanda condiciones para que el conocimiento se produzca y
circule de manera justa, abierta y responsable.

71



Pensamiento contemporaneo, diversidad y ética del conocimiento

La descolonizacién del conocimiento se inscribe en este hori-
zonte como una de las tareas mds urgentes del pensamiento
contempordneo. Descolonizar no significa simplemente afiadir
autores del Sur al programa de estudios, sino interrogar critica-
mente los supuestos ontolégicos, epistemoldgicos y axioldgicos
gue han orientado la producciéon de conocimiento. En el campo
de la educacion ambiental, por ejemplo, Alhinai (2025) muestra
que existe una tension histdrica entre el conocimiento cientifico
occidental y el conocimiento ecoldgico tradicional. Mientras el
primero ha tendido a considerar el segundo como “saber local”
subordinado, un enfoque pluriversal busca una relacién de enri-
guecimiento mutuo: la educacion ambiental puede convertirse
en un espacio donde el conocimiento cientificoy el conocimiento
ancestral dialoguen en términos de igualdad, reconociendo que
ambos tienen algo indispensable que aportar a la comprension
y cuidado de los ecosistemas.

Algo similar ocurre en el dmbito del arte y las prdacticas cu-
ratoriales. Mattei (2022) analiza cédmo el activismo curatorial
y el feminismo decolonial en América Latina han cuestionado
de manera frontal la infrarrepresentaciéon de mujeres de color
en el arte contempordneo. Estas practicas no son solo gestos
simbodlicos de inclusion, sino intervenciones epistémicas: al mo-
dificar quiénes aparecen, quiénes son exhibidos, qué historias se
cuentan y desde qué cuerpos se miran las obras, se transforma
el paisaje de lo que cuenta como conocimiento estético, politico
y social. Curar una exposicion puede convertirse, asi, en un acto
de descolonizacion del saber, del ver y del sentir.

Para pensar esta complejidad, se requieren también herra-
mientas filoséficas capaces de captar conexiones no evidentes.
Hunt (2025), retomando a Michel Serres, propone un pensamiento
analdégico que reconoce patrones de saber y de ser que reapa-
recen a través del espacio y del tiempo. Este enfoque, cuando se
une a una ética de la escucha, permite atender a la multiplicidad
de voces y perspectivas que conforman el paisaje geopolitico
actual. Hunt (2025) sugiere que nuestras culturas contempora-
neas oscilan en un continuo de “empatia selectiva” y “disonancia
empdtica”. somos capaces de conmovernos profundamente por
ciertos sufrimientos mientras permanecemos indiferentes frente
a otros, segun marcos culturales, medidticos y geopoliticos. Una
ética de la escucha, en este sentido, se vuelve parte de la ética
del conocimiento: implica preguntarnos a quién escuchamos, a
quiénignoramos, y qué estructuras de poder determinan nuestra
sensibilidad.

72



Sandra Campuzano / Alexandra Astudillo

Esta reflexion se conecta con discusiones recientes sobre la di-
versidad de pensamiento en contextos institucionales, incluyendo
ambitos tan sensibles como la sequridad nacional. Wright (2024)
sefiala que la promocién de diversidad demografica no garantiza
por si sola diversidad genuina de pensamiento. Cuando la inclu-
sion se gestiona de forma superficial, sin cuestionar las l6gicas
de poder ni los marcos estratégicos dominantes, la diversidad
puede ser cooptada para legitimar las mismas agendas milita-
ristas o coloniales que supuestamente se buscaba transformar.
Esto muestra que la ética del conocimiento no puede separarse
de un andlisis critico de cémo se organizan y distribuyen el poder
y la voz en cada institucion: quién define los problemas, quién
decide las soluciones aceptables, quién se beneficia y quién
asume los costos.

El problema no se limita a la politica o a la seguridad. Disciplinas
como el marketing social también exhiben profundas asimetrias
epistemoldgicas entre Norte y Sur Global. Cateriano-Arévalo y co-
laboradores (2022) destacan que, incluso en un campo orientado
explicitamente al cambio social, las oportunidades de formacién,
participacion en asociaciones profesionales, acceso a conferen-
cias y publicacién académica estan fuertemente concentradas
en el Norte. Esto implica que las prioridades, los marcos tedricos
y los ejemplos de “buena practica” se definen desde contextos
gue no experimentan las mismas problematicas que el Sur, per-
petuando asi brechas de conocimiento y de impacto. Aqui vuelve
a hacerse necesaria la propuesta de Mormina e Istratii (2021)
de un enfoque de desarrollo de capacidades centrado en valo-
res, donde la investigacion no se mida solo por productividad o
indicadores bibliomeétricos, sino por su contribucion a la justicia
social, la equidad y la pertinencia local.

Para responder a esta complejidad, la metodologia misma de
la investigacion debe ampliarse. Holden y colaboradores (2024)
defienden la importancia del pluralismo metodoldgico, espe-
cialmente en campos como la conservaciéon ambiental, donde
es necesario derivar “contrafacticos” y escenarios alternativos
para evaluar el impacto de politicas y acciones. Integrar métodos
cualitativos, cuantitativos, narrativos, histéricos y participativos
no es un lujo, sino una condicidn para captar la densidad de los
fendmenos que estudiamos. En contextos de cambio climdtico,
por ejemplo, los datos ecolégicos deben dialogar con las me-
morias histéricas, los saberes locales, las practicas culturales y
las estrategias de sobrevivencia de las comunidades. Solo asi es
posible construir un conocimiento realmente situado y Util.

Finalmente, el pensamiento contempordneo debe reconocer
que existen desacuerdos profundos que no pueden resolverse

73



Pensamiento contemporaneo, diversidad y ética del conocimiento

simplemente acumulando argumentos. Knoll (2023) analiza el
desacuerdo entre Platon y Protdgoras para mostrar, desde la
metaética y la epistemologia politica, que algunos conflictos se
basan en principios de fondo irreconciliables. En un mundo plu-
riversal, la ética del conocimiento no puede prometer consenso
universal; debe mas bien ensefiar a vivir con un pluralismo real,
donde distintos sistemas de creencias coexisten sin que uno
pueda anular totalmente al otro. Esto no significa renunciar al
diglogo racional, sino asumir que el didlogo tiene limites y que,
en ocasiones, la tarea ética consiste en construir formas de con-
vivencia en medio del desacuerdo.

En este marco, la ética intercultural del conocimiento se perfila
como horizonte normativo del pensamiento contemporaneo. Kaur
y colaboradores (2023) subrayan que dicha ética exige didlogo
no jerdrquico entre éticas occidentales y no hegemonicas, re-
flexividad por parte de los investigadores y reciprocidad en las
relaciones de investigacion. La meta no es solo producir “datos
sobre otros”, sino generar conocimiento con otros, de manera
que las investigaciones resulten también Utiles y significativas
para quienes han sido histéricamente objeto, mdas que sujetos,
de investigacion.

En suma, el pensamiento contempordneo, al enfrentar la crisis
climatica, las desigualdades globales, la desinformacion y la per-
sistencia de estructuras coloniales, se ve obligado a repensar la
ética del conocimiento desde la diversidad, la justicia y la inter-
culturalidad. Este capitulo explorard como estos debates afectan
no solo a la teoria, sino también a la enseffianza de la filosofia y
de las ciencias en la escuela y la universidad, invitando a conce-
bir el aula como un espacio donde se experimenta, en pequefia
escala, la construccién de una ecologia del conocimiento mas
justa, plural y responsable.

El giro critico: de Marx a la Escuela de Frankfurt

La transicién del marxismo cldasico hacia la teoria critica de la
Escuela de Frankfurt constituye uno de los desplazamientos inte-
lectuales mads decisivos del siglo XX. No se traté de una ruptura
sUbita ni de un abandono del legado de Karl Marx, sino de una
reelaboracion profunda de sus categorias ante nuevas condi-
ciones histéricas: el fracaso de las revoluciones proletarias en
Occidente, la burocratizacion del proyecto soviético, la consolida-
cion del capitalismo organizado y de las democracias de masas,
asi como la expansidon de la cultura de consumo y de la industria
cultural. En este contexto, la pregunta no era simplemente si Marx
tenia razén, sino como seqguir pensando criticamente con Marx

74



Sandra Campuzano / Alexandra Astudillo

cuando la realidad histérica ya no confirmaba de manera simple
sus expectativas revolucionarias.

Rosa y Schulz (2022) sefialan que desde sus inicios la teoria
critica se propuso seguir explorando las “leyes” que rigen la vida
social como una totalidad formacional, asi como las fuerzas que
impulsan su evolucidon histérica. Este empefico por comprender
la sociedad como totalidad, lejos de ser un residuo metafisico,
constituye uno de los rasgos definitorios de la teoria critica en
todas sus generaciones: el capitalismo no se reduce a un siste-
ma econdémico, sino que configura formas de vida, estructuras
culturales, instituciones politicas y modos de subjetivacién. La
Escuela de Frankfurt se apropia de esta intuicion marxista y la
amplia, incorporando nuevas herramientas filosoficas y cientificas
para captar la complejidad del capitalismo tardio.

El contexto intelectual de este giro fue decisivo. Arato (1974)
recuerda que para comprender cualquier version del marxismo
posterior a los afios veinte de Lukdcs, excluyendo las variantes
mds vulgares u ortodoxas, es necesario atender al debate con el
neo-kantismo. Este trasfondo filosdfico marcé la forma en que se
problematizd la nocion de totalidad, el papel de la subjetividad
y la critica a la razén. La pregunta ya no era Unicamente como
se explota al proletariado en el proceso productivo, sino cémo
se constituye una forma de racionalidad que vuelve “normal” la
dominacién y que penetra tanto las instituciones como las con-
ciencias. Es en este cruce donde se sitUa el giro critico: mantener
la referencia al andlisis estructural marxista, pero sometiendo
a critica las presuposiciones de la llustracién y la racionalidad
moderna que el propio Marx todavia compartia en gran medida.

En esta transiciéon, Georg Lukdcs ocupa un lugar de puente
conceptual. Su obra Historia y conciencia de clase introdujo de
manera sistematica la nocién de totalidad como categoria central
del marxismo occidental, articulando una critica de la cosificacion
que permitia ir mas alld de la lectura puramente economicista
de Marx. Jay (1977) subraya que la relacién entre Lukdcs y los
frankfurtianos es clave para entender el desarrollo del humanis-
mo marxista en el siglo XX:sin Lukacs, la Escuela de Frankfurt no
habria encontrado el mismo acceso a una lectura no determinista
ni mecanicista de Marx. En Lukdcs, la totalidad no es una suma
de partes, sino la estructura viva de una sociedad que, a través
de la reificacion, transforma las relaciones sociales en cosas y
convierte a los sujetos en meros portadores de funciones. Esta
mirada permitidé a los futuros tedricos criticos indagar como la
dominacidén capitalista se inscribe en la forma mercancia, pero
también en la logica de la cultura, el derecho, la ciencia y la vida
cotidiana.

75



Pensamiento contemporaneo, diversidad y ética del conocimiento

La Escuela de Frankfurt retoma esta categoria de totalidad, pero
la somete a su propia revision. Horkheimer y Adorno, en particu-
lar, reconocen que la sociedad capitalista avanzada ha logrado
integrar, al menos parcialmente, a las clases trabajadoras, neu-
tralizando el potencial revolucionario que Marx habia confiado
al proletariado. En lugar de una clase destinada casi “ontologi-
camente” a la emancipaciéon, aparece una sociedad “totalmente
administrada”, en la que la integracién econdmica y cultural
debilita las formas clasicas de conflicto y resistencia. En esta
situacion, la reflexion critica ya no puede apoyarse sin mas en
la dialéctica entre fuerzas productivas y relaciones de produc-
cion; debe prestar atencion a nuevas formas de domesticacion
de la conciencia, a los mecanismos simboélicos y afectivos de la
dominacién.

La obraemblemdtica de este giro es Dialéctica de la llustracion.
En ella, Horkheimer y Adorno diagnostican que la llustracion,
cuyo proyecto original consistia en liberar a la humanidad de la
supersticion mediante la razén, se ha transformado en su con-
trario:una razoén instrumental, orientada a la dominacidn técnica
de la naturaleza y de los seres humanos. James (2025) muestra
gue incluso la teoria de la compasiéon y la lastima en esta obra
revela un nucleo social de verdad: ciertos fendmenos morales
expresan una relacion equivocada entre lo particular y lo univer-
sal que remite a una realidad social causante de sufrimiento. Asi,
la critica de la moral no es una renuncia a la normatividad, sino
una bUsqueda de formas de sensibilidad que no se plieguen a la
l6gica de la dominacion.

Berman, Piccone y Wolin (1984) anotan que, décadas después
de su publicacidon, se volvid casi un lugar comun en la izquierda
criticar a Horkheimer y Adorno por su aparente resignacion: la
teoria del “mundo totalmente administrado” o de la “sociedad
unidimensional” (con Marcuse) habria llevado a una vision pesi-
mista, impotente frente al poder del capitalismo tardio. Pero esta
lectura pierde de vista que la radicalidad de la critica frankfur-
tiana no residia en ofrecer consuelos faciles, sino en llevar hasta
sus Ultimas consecuencias la pregunta por coémo la dominaciéon
puede internalizarse y volverse “seqgunda naturaleza”. La de-
nuncia de la industria cultural, por ejemplo, no era una nostalgia
elitista por la “alta cultura”, sino el andlisis de como la produccién
masiva de entretenimiento homogeneizado reduce la capacidad
de distanciamiento, de reflexién y de negacion de lo dado.

Heller (2025) complejiza aun mas esta lectura al mostrar cémo,
en la critica frankfurtiana, la imagen hegeliona de la tropa —la
masa uniforme de individuos intercambiables— llega a simbolizar

76



Sandra Campuzano / Alexandra Astudillo

una igualdad represiva que elimina la libertad individual y sella el
fracaso de la llustracion. La razon fijada en la utilidad se expresa
en formas de organizacion social que promueven una igualdad
meramente formal, mientras subsisten profundas desigualdades
materiales y se anulan las posibilidades concretas de autonomia.
Sin embargo, incluso en esta critica descarnada, Horkheimer y
Adorno no renuncian por completo a la promesa emancipato-
ria de la llustracion. Su proyecto puede leerse como un intento
de rescatar un nucleo racional y liberador de la modernidad,
despojandolo de su alianza con la dominacidon y la racionalidad
instrumental.

Un componente decisivo del giro critico es la integracion del
psicoandlisis en el marco marxista. Johnston (2023) muestra
que pensadores soviéticos tempranos como Luria y Vygotsky,
asi como tedricos marxistas occidentales como Reich, Fenichel
o el propio Marcuse, compartian la intuicién de que la teoria del
impulso (Trieb) era esencial para cualquier marxismo psicoana-
litico. La Escuela de Frankfurt retoma esta linea, mostrando que
las formas de dominacidén no se sostienen solo en estructuras
econdmicas o juridicas, sino en la configuracion de deseos, mie-
dos, fantasias y mecanismos de defensa. La represion ya no se
entiende Unicamente como un efecto de la propiedad privada o
de la explotacion directa, sino como un complejo proceso de for-
macion de la subjetividad. La critica, en consecuencia, no puede
limitarse a la denuncia de la explotacién en el trabajo, sino que
debe analizar la conformacion de una subjetividad adaptada a
la dominacion.

Esta ampliacién del andlisis pone de manifiesto un rasgo im-
portante de la ortodoxia marxista entendida no como dogmatis-
mo, sino como fidelidad creativa al método. Ford (2023) sostiene
que el problema de muchas respuestas marxistas a la pedagogia
critica radica en una falsa idea de ortodoxia, entendida como
adhesién rigida a ciertos enunciados. La verdadera ortodoxia
marxista, argumenta, se define por la flexibilidad y creatividad
ilimitadas basadas en las condiciones materiales concretas. En
este sentido, la Escuela de Frankfurt encarna una ortodoxia dinda-
mica: no renuncia al andlisis materialista, pero reconoce que las
condiciones del capitalismmo monopolista, la expansion del Estado
social, la cultura de masas y la tecnificacién generalizada requie-
ren nuevas categorias y nuevos didlogos con otras tradiciones
(hegelianismo, psicoandlisis, sociologia, estética).

La teoria critica se ha desarrollado, ademds, a través de varias
generaciones. Rosa y Schulz (2022) proponen un modelo heuristi-
co de tres niveles para entender su continuidad y transformacién:

77



Pensamiento contemporaneo, diversidad y ética del conocimiento

sintesis (squé es la sociedad?), dynamis (;qué fuerzas impul-
san el cambio social?) y praxis (;como puede motivarse o in-
fluirse el cambio por parte de actores sociales?). Este esquema
permite reconstruir las divergencias entre las diferentes fases
de la Escuela de Frankfurt —desde la primera generacién de
Horkheimer, Adorno y Marcuse, pasando por Habermas y Honneth,
hasta perspectivas mas recientes—, pero también identificar
puntos de convergencia: el interés por la totalidad social, la cen-
tralidad de la critica a las formas de dominacion, la atencién a la
subjetividad y el compromiso con la emancipacion.

En este desarrollo generacional, uno de los cambios mas sig-
nificativos ha sido la critica al eurocentrismo. Torres (2025) ana-
liza el giro que se produce cuando Stephan Lessenich asume la
direccion del Instituto para la Investigacion Social (1fS) en 2021,
destacando que una innovacién clave del programa actual con-
siste en someter a critica el eurocentrismo inscrito en la propia
tradicién de Frankfurt. Este replanteamiento reconoce que la
teoria critica, tal como se formulé en el siglo XX, se centr6 casi
exclusivamente en la experiencia europea y norteamericana del
capitalismo, descuidando las formas especificas que adopta la
dominacién en contextos coloniales y poscoloniales. La incorpo-
racion de perspectivas globales y poscoloniales no es un simple
afadido, sino una exigencia de coherencia: una teoria critica que
se pretenda universal no puede seqguir ignorando las historias y
epistemologias del Sur global.

En esta linea, Gandler (2024) subraya la importancia de de-
sarrollar una teoria critica “desde las Américas”, articulando las
filosofias de Bolivar Echeverria y Adolfo Sanchez Vdzquez en dié-
logo con Marx y con la tradicion del Institut fUr Sozialforschung.
Esta perspectiva insiste en revisar categorias como valor de
uso y valor, y en criticar las ideas filoséficas eurocéntricas que
aun operan dentro de teorias no mainstream. Una teoria cri-
tica situada en América Latina no solo describe las periferias
del sistema mundial, sino que ofrece claves para comprender el
funcionamiento mismo de los centros de poder global. Al proble-
matizar la modernidad capitalista desde la experiencia colonial
y dependiente, amplia y corrige el horizonte de la teoria critica
tradicional, abriendo posibilidades para pensar una sociedad
poscapitalista que no reproduzca el impulso autodestructivo del
orden actual.

Esta expansién geopolitica del horizonte critico se acompafia
de una reflexidon renovada sobre la normatividad. Bielskis (2023)
plantea una concepcidén de teoria critica que no se limite a la
critica cultural y social al estilo clasico de Frankfurt, sino que
integre de manera explicita una concepcion aristotélica de la

78



Sandra Campuzano / Alexandra Astudillo

normatividad. En lugar de apoyarse Unicamente en categorias
kantianas de deber abstracto, propone recuperar nociones como
eudaimonia y areté como ejes de una teoria critica de la socie-
dad. Marx seria central aqui no solo por su diagnostico de la
explotacién, sino porque ofrece herramientas para una critica
historicamente informada de las estructuras que impiden el desa-
rrollo pleno de las capacidades humanas. La normatividad critica,
desde esta perspectiva, no se reduce a denunciar injusticias, sino
a imaginar formas de vida en las que la potencialidad humana
pueda realizarse de modo no alienado.

Desde el punto de vista educativo y diddctico, este giro critico
tiene implicaciones profundas. La transicién de Marx a la Escuela
de Frankfurt ensefia que la formacién filoséfica no puede limi-
tarse a repetir doctrinas, sino que debe ejercitar la capacidad de
actualizar métodos criticos frente a nuevas realidades histéricas.
Para el aula, esto implica al menos tres exigencias:

1. Ensenfar la tradicidn marxista como método vivo, mostran-
do como la Escuela de Frankfurt reelabora categorias en lugar
de congelarlas.

2. Introducir al estudiantado en la complejidad de la domi-
nacion, mostrando que el poder no opera solo en la economia,
sino en la cultura, el lenguaje, el deseo y la subjetividad.

3. Abrir la teoria critica a perspectivas globales y decolonia-
les, de modo que los estudiantes comprendan que la critica social
no termina en Europa, sino que se enriquece con experiencias y
pensamientos de América Latina, Africa y Asia.

La continuidad entre Marx y la Escuela de Frankfurt no reside,
por tanto, en una fidelidad literal a los textos, sino en una fideli-
dad creativa al proyecto emancipatorio que los anima. La teoria
critica, en su mejor version, mantiene la sospecha frente a toda
forma de dominacion, mientras explora posibilidades de vida mas
libres, justas y solidarias. Este equilibrio entre continuidad y trans-
formacion, entre herencia y reinvencion, es precisamente lo que
hace de la tradicion de Frankfurt un recurso filoséfico decisivo
para pensar el presente y para ensefiar filosofia como practica
critica y formativa en contextos educativos contempordneos.

Hermenéutica y fenomenologia: nuevas lecturas del sery
del sentido

La relacion entre hermenéuticay fenomenologia se ha convertido
en uno de los nUcleos mas fértiles de la filosofia contempordnea.
Lo que en uninicio aparecia como dos tradiciones diferenciadas
ha ido dando lugar a un campo compartido donde ser y sentido
se piensan juntos desde la experiencia vivida, el lenguaje y la

79



Pensamiento contemporaneo, diversidad y ética del conocimiento

historicidad. Esta convergencia no es solo un episodio técnico
dentro de la historia de la filosofia, sino un giro profundo en la ma-
nera de entender c6mo conocemos, cOmo habitamos el mundo y
como construimos significado en contextos personales, sociales,
religiosos, cientificos y educativos.

Un punto de partida necesario para comprender este giro
consiste en atender a la distincion, hoy clésica, entre fenomeno-
logia descriptiva y fenomenologia interpretativa. Oluka (2025)
muestra que, en la prdactica investigativa contempordneaq, se han
consolidado dos grandes enfoques. La fenomenologia descripti-
va, inspirada en Husserl, busca suspender las preconcepciones del
investigador para describir con la maxima fidelidad posible las
estructuras esenciales de la experiencia. La fenomenologia inter-
pretativa, derivada de Heidegger y desarrollada por la tradicién
hermenéutica, reconoce que tal suspensién nunca es completa:
todo acceso al fendmeno estd mediado por un horizonte previo
de comprension, por el lenguaje, por la historia y por la situaciéon
concreta del investigador.

Esta diferencia metodoldgica tiene consecuencias ontoldgicas:
en la fenomenologia descriptiva, el énfasis recae en el fendmeno
tal como se da a la conciencia; en la fenomenologia interpretativa,
el foco se desplaza hacia el entramado de sentido dentro del cual
el fendmeno se hace inteligible. De ahi que Oluka (2025) subra-
ye la importancia de categorias como la epoché, el bracketing
y la llamada “doble hermenéutica”, junto con la reflexividad del
investigador y la seleccion intencional de participantes. La inves-
tigacion fenomenoldgica ya no puede concebirse como observa-
cién pura de esencias, sino como un proceso de co-constituciéon
del sentido en el encuentro entre el investigador y el fendmeno.
La interpretacion no es un afiadido posterior a una “descripcion
neutra”; es parte constitutiva de la forma en que el ser aparece.

Esta constatacion abre un debate decisivo: si toda experien-
cia estd mediada por la interpretacién, squé queda del ideal de
una fenomenologia “pura” de la donacidn (givenness)? Jones y
Horner (2025) formulan la pregunta en términos precisos: spuede
la hermenéutica ocupar un lugar genuino en una fenomenologia
que afirma que el fendmeno se da en su propia autosuficiencia,
independientemente de la contribucion constitutiva de un sujeto
cognoscente? Esta cuestion atraviesa buena parte de la discusion
contempordnea sobre la obra de Jean-Luc Marion, quien ha de-
fendido la primacia de la donaciédn frente a cualquier estructura
previa de subjetividad.

Ekweariri (2024) reconstruye criticamente cémo Marion ha
ido reposicionando la hermenéutica en el interior de su fenome-
nologia de la givenness, en didlogo con Heidegger y Gadamer.

80



Sandra Campuzano / Alexandra Astudillo

La donacidn ya no se entiende como simple entrega de un dato
bruto, sino como una dindmica de llamada y respuesta: lo dado in-
terpela; la comprension responde. Sin embargo, segun Ekweariri,
Marion sigue manteniendo un privilegio unilateral de la donacién
que reduce el papel del testigo. Frente a ello, Ekweariri propone la
nocion de “mirada hermenéutica” (hermeneutic gaze): el testigo
no es una pantalla pasiva sobre la que se proyecta el fendmeno,
sino un punto de articulacién simbdlica que, al recibir lo dado, lo
inserta en una red de relaciones de sentido. Esta mirada herme-
néutica no solo recibe la donacion, sino que también la configura,
la orienta, la modula.

El andlisis de Ekweariri se hace especialmente elocuente en
el contexto de la experiencia religiosa. La misma “palabra divi-
na” puede darse como ilusion extdtica, que encierra al sujeto en
un circuito autorreferencial de exaltacién, o como significado
simbdlico que lo inscribe en una comunidad de fe y en una tra-
dicion viva. Lo que marca la diferencia no es solo la “cantidad”
de donacion, sino la forma en que la mirada hermenéutica del
sujeto interpreta y reubica lo recibido. La fenomenologia de la
donacién, sin la hermenéutica del testigo, se arriesga a convertir
la experiencia en un hecho bruto sin sentido; la hermenéutica,
sin atencion a la donacidon, corre el riesgo opuesto: disolver lo
dado en puro juego interpretativo. De ahi que la convergencia
entre fenomenologia y hermenéutica se vuelva indispensable.

Este movimiento hacia una “hermenéutica fenomenolégica”
se hace visible en marcos tedricos recientes como la lifeworld
hermeneutics o “hermenéutica del mundo de la vida” propuesta
por Palmr, Nystrom y Karlsson (2023). Desde este enfoque, la
investigacion se orienta hacia cuestiones existenciales enten-
didas no como hechos bicldgicos aislados, sino como experien-
cias vividas en un mundo de vida concreto. La interpretacion
se convierte en instrumento metodoldgico central: comprender
un fendmeno existencial implica aclarar como se experimenta,
coémo se cuenta, qué significados adquiere para quienes lo viven.
El investigador, lejos de situarse fuera del proceso, debe cultivar
una actitud abierta hacia el fenédmeno y hacia los participantes,
permitiendo que sus interpretaciones rompan esquemas previos
y sugieran nuevas formas de comprension.

Los resultados de la hermenéutica del mundo de la vida no son
“datos” en sentido positivista, sino interpretaciones existenciales.
Se trata de descripciones interpretativas que articulan cémo un
fendmeno configura la relacién de la persona consigo misma, con
los otros y con el mundo. Esta forma de investigacion no renuncia
a la rigurosidad; simplemente asume que, cuando se trata de

81



Pensamiento contemporaneo, diversidad y ética del conocimiento

experiencias humanas profundas, la verdad se manifiesta como
sentido encarnado, no como simple registro cuantitativo.

La articulacién entre fenomenologia y hermenéutica se profun-
diza cuando se introduce el problema de la revelaciéon y el len-
guaje. Dahl (2023) propone un didlogo entre Marion y Gadamer
para construir una fenomenologia hermenéutica del “dar, mos-
trar y decir”. La donacién (dar) y la manifestacion (mostrar) no
agotan el fendmeno si no se tiene en cuenta el decir, es decir, el
modo en que lo que se da entra en el horizonte del lenguaje y
se vuelve comunicable. La revelacién —sea religiosa, estética o
existencial— no consiste solo en que algo se muestre, sino en que
ese algo se diga, interpele, se articule en un lenguaje que trans-
forma tanto al que escucha como al que habla. La imposibilidad
de una fenomenalidad plena de la revelacion, subraya Dahl, se
pone precisamente de manifiesto en el lenguaje: el decir abre
un horizonte donde el fendmeno se sustrae y se ofrece a la vez.

En este punto, la perspectiva de Gadamer adquiere una re-
levancia decisiva. Burke y Neumann (2024) muestran, a partir
de un ensayo temprano de Gadamer sobre la idea de sistema
en filosofia, cobmo ya estaba presente en su pensamiento una
intuicion que serd central en Verdad y Método: la sistematicidad
filosdfica y la historicidad no se oponen, sino que se implican
mutuamente. La filosofia no parte de fundamentos ahistoricos,
sino de la vida factica, de la historicidad concreta de quienes
preguntan. El ser, entonces, no es una estructura fija al margen del
tiempo, sino algo que se desvela en la experiencia historica. En
esta clave, la comprensién no es un mero acto del sujeto, sino un
acontecimiento en el que una tradicién, un texto o un fendmeno
se encuentran con un horizonte de preguntas y se transforman
mutuamente.

La hermenéutica fenomenolégica no solo redefine nuestra
comprension del ser, sino también del significado y de la persona.
Abettan y Welie (2020), al analizar el impacto de la medicina per-
sonalizada, proponen un giro conceptual: la personalizacién no
puede entenderse simplemente como la aplicacién de datos ob-
jetivos (genéticos, bioldgicos, clinicos) a un individuo, sino como
un proceso mediante el cual la persona reapropria esos datos,
les da sentido y reconfigura su propio modo de ser. El significado
no reside exclusivamente en los datos ni exclusivamente en la
subjetividad, sino en la relacion dindmica entre ambos. Desde un
enfoque fenomenoldgico-hermenéutico, la persona es, ante todo,
un proceso de interpretacion de si misma y del mundo.

Este mismo impulso de integrar universalidad y singulari-
dad, historicidad y trascendencia, se encuentra en la propues-
ta de Jong (2025) de una filosofia cosmopolita que articule el

82



Sandra Campuzano / Alexandra Astudillo

ontologismo y la hermenéutica fenomenocldgica dentro de un
marco post-fundacional. A partir del concepto de All-Unity de
Semyon Frank, Jong sostiene que es posible pensar una ontologia
en la que lo universal no aplaste lo particular, ni lo singular quede
disuelto en lo general. Las antinomias entre universal y singular,
historico y no histérico, pueden entenderse como condiciones
de posibilidad para una nueva ontologia en la que el ser se ma-
nifiesta siempre en formas concretas, pero remite a una unidad
gue no se deja capturar por ningun sistema cerrado. La herme-
néutica fenomenoldgica proporciona aqui el puente: el ser se da
en experiencias singulares, pero estas se integran en horizontes
de sentido mdas amplios que las trascienden sin anularlas.

Oviedo (2019), desde el campo de la filosofia de la religién,
muestra cémo hermenéutica y fenomenologia, junto con la teoria
de sistemas, se han convertido en herramientas centrales para
comprender la relacion entre religién y significado. La religiéon
no es solo un conjunto de creencias o rituales, sino una forma de
construccion de sentido que organiza la experiencia, el tiempo,
la muerte, la culpa y la esperanza. Desde esta perspectiva, la
fenomenologia permite describir como se vive la fe, la duda, la
experiencia de lo sagrado; la hermenéutica, por su parte, explo-
ra como estos fendmenos se articulan en narrativas, simbolos,
textos y comunidades. La religion es al mismo tiempo productora
y producto de estructuras de significado, y solo una aproxima-
ciéon fenomenoldgico-hermenéutica puede capturar esta doble
dimension.

Arthos (2025) retoma la obra de Gadamer para destacar su re-
levancia politica y pedagdgica. La experiencia hermenéutica, tal
como la concibe Gadamer, no es un ejercicio académico aislado,
sino una alternativa humanista frente a una racionalidad cienti-
fica que tiende a reducir la experiencia a variables controlables.
La comprension, en sentido gadameriano, es siempre interaccion,
didlogo, apertura a lo que nos excede. Esta concepcidon tiene un
potencial radical: si tommamos en serio que el comprender es un
evento compartido, en el que ninguna de las partes posee de
antemano la verdad, entonces la politica, la educacion y la vida
social deberian estructurarse en torno al didlogo, la escucha y
la disposicidon a dejarse interpelar por el otro.

La convergencia entre hermenéuticay fenomenologia ofrece,
asi, una nueva lectura del ser y del sentido: el ser ya no es un
dato absoluto ni una entidad oculta tras los fendmenos; es aquello
que se despliega en la experiencia vivida, en el lenguaje, en la
historia, en las relaciones. El sentido no estd “depositado” en las
cosas ni en un sujeto soberano; se teje en la interaccion entre lo
que se da y las interpretaciones que lo acogen y lo transforman.

83



Pensamiento contemporaneo, diversidad y ética del conocimiento

Esta comprension tiene implicaciones decisivas para la investi-
gacién cualitativa, para la clinica, para la teologia, para la ética
y, de manera muy directa, para la educacion.

Desde una perspectiva diddctica, el giro hermenéutico-feno-
menoldgico invita a concebir la ensefanza de la filosofia como
un espacio donde los estudiantes aprenden no solo teorias, sino
modos de interpretar su propia experiencia y la de los otros.
Trabajar con textos filoséficos, literarios o religiosos deja de ser
un ejercicio de repeticion doctrinal y se vuelve un ejercicio de
comprension: se trata de dejar que los textos digan algo nuevo en
el presente, de poner en juego nuestras preguntas y de reconocer
gue toda interpretacion nos transforma. En este sentido, la clase
de filosofia puede convertirse en un laboratorio de hermenéutica
fenomenoldégica, donde los estudiantes practican la epoché, la
reflexividad, la apertura a lo otro y la construcciéon compartida
de sentido.

En la formacién de docentes e investigadores, este enfoque
también resulta decisivo: exige explicitar los supuestos desde los
que preguntamos, reconocer nuestra propia historicidad y situa-
miento, y asumir que la neutralidad absoluta es un mito. Lejos de
ser un obstdculo, esta conciencia de nuestra implicacién puede
convertirse en fuente de rigor: cuanto mas claros somos sobre
nuestros horizontes de comprension, mds capaces somos de
dejarnos interpelar por el fenébmeno y por los otros. En un mundo
marcado por la pluralidad cultural, religiosa y epistemolégica, la
articulacion entre hermenéuticay fenomenologia aparece como
una via privilegiada para pensar y ensefiar la filosofia como
practica de sentido, didlogo y responsabilidad.

Filosofia del lenguaje y posmodernidad

La relacion entre filosofia del lenguaje y posmodernidad constitu-
ye uno de los nUcleos mds decisivos de la reflexion contempora-
nea, porque situa al lenguaje no solo como objeto de andlisis, sino
como dimensiéon constitutiva del mundo social, del conocimiento
y de la identidad. Si la modernidad habia tendido a concebir el
lenguaje como instrumento transparente para representar reali-
dades preexistentes, el pensamiento posmoderno rompe con esta
imagen y sostiene que no hay acceso a la realidad sino a través
de tramas discursivas, semidticas y simbdlicas que la configuran.
En otras palabras, la cuestién ya no es Unicamente qué decimos
sobre el mundo, sino qué mundo es posible en funcion de las
formas de lenguaje que heredamos, producimos y reproducimos.

84



Sandra Campuzano / Alexandra Astudillo

En la filosofia posmoderna francesa del siglo XX, esta centralidad
del lenguaje adquiere una forma particularmente influyente.
La reconstruccion del “concepto de hombre” en autores como
Foucault y Deleuze/Guattari solo puede comprenderse adecua-
damente a partir de sus marcos tedricos sobre discurso, enuncia-
cion y dispositivos de poder. En esta tradicion, el lenguaje deja
de ser una simple herramienta de comunicacion para convertirse
en una estructura que define las formas de pensamiento y de
existencia que son posibles en cada época histérica (Kutsepal,
2023). No se trata Unicamente del vocabulario disponible, sino
del conjunto de practicas discursivas, categorias, clasificaciones
y modos de hablar que delimitan lo decible, lo pensable y lo
experimentable.

Desde esta perspectiva, el sujeto ya no aparece como unad
instancia cognitiva pura sino como un ser finito, historicamen-
te situado, limitado en cada época a determinadas formas de
cuerpo, de necesidades y de lenguaje (Kutsepal, 2023). Esta
reubicacion del sujeto tiene consecuencias directas para la filo-
sofia del lenguaje: nuestras posibilidades lingUisticas estan con-
dicionadas histéricamente y no son universales ni atemporales.
Lo que podemos decir y pensar sobre la locura, la sexualidad,
la infancia o la normalidad, por ejemplo, depende de regimenes
discursivos concretos, no de una supuesta estructura antropolo-
gica invariable. El lenguaje, desde esta éptica, no se superpone
a una realidad neutra, sino que participa en la constituciéon de
aquello que llamamos “realidad”.

La posmodernidad, sin embargo, no solo cuestiona la trans-
parencia del lenguaje, sino también las concepciones modernas
de subjetividad que lo acompafan. Buena parte del pensamiento
posmoderno se ha dedicado a deconstruir la idea de un yo unita-
rio, coherente, propietario de su lenguaje y de su experiencia. En
su lugar, propone identidades fragmentadas, hibridas, procesua-
les: sujetos que se constituyen en redes de discurso, poder y de-
seo. No obstante, como advierte Roy (2018), esta deconstruccion
sigue muchas veces anclada en premisas eurocéntricas. Incluso
cuando se pretende superar el modelo moderno occidental de
subjetividad, el lenguaje tedrico utilizado continta dependiendo
de la tradicion intelectual europea. El resultado es una paradoja:
la teoria que quiere descentrar Occidente sigue pensdndose a si
misma desde marcos histérico-lingUisticos occidentales.

Esta critica es crucial para una filosofia del lenguaje situada
en la posmodernidad. Si el lenguaje es constitutivo de lo que
podemos pensar, entonces las teorias posmodernas del lengua-
je no pueden considerarse neutrales: estdn atravesadas por las

85



Pensamiento contemporaneo, diversidad y ética del conocimiento

mismas tradiciones que intentan criticar. Roy (2018) muestra que
muchas narrativas sobre el “no-Occidente” quedan atrapadas en
esquemas esencialistas que, bajo la apariencia de celebrar la
diferencia, terminan fijando identidades y reproduciendo jerar-
quias. El problema no es solo qué decimos sobre el “Otro”, sino
desde qué lenguaje lo decimos: categorias como “tradicional”,
“irracional” o “comunitario” no son etiquetas inocentes; arrastran
historias de clasificacion colonial, domesticacién y exotizacién.

A este cuestionamiento se suma la influencia de enfoques
mas cercanos a la filosofia analitica, como el holismo epistemo-
l6gico y semadntico. La famosa tesis de Duhem-Quine, segun la
cual ningUn enunciado puede ser contrastado de forma aislada
porque siempre estdinserto en una red de hipdtesisy supuestos,
ha sido traducida a otros campos, entre ellos la interpretaciéon
juridica. Zezza (2023) muestra que, en el dmbito constitucional,
entender el significado de una norma exige considerar no solo
su texto literal, sino el conjunto de prdcticas, principios, prece-
dentes y contextos histdoricos que le dan sentido. Este holismo y
contextualismo, aunque desarrollado en un dominio especifico,
ofrece una analogia poderosa para la filosofia del lenguaje en
clave posmoderna: ningUn signo, palabra o discurso puede ser
comprendido por fuera de las redes de sentido que lo sostienen.

Esta transposicion del holismo al terreno posmoderno implica
que el significado nunca es univoco ni completamente fijable. La
comprensidn de un enunciado exige reconstruir las coordenadas
historicas, culturales y epistemoldgicas en las que se produce
y se recibe, asi como las relaciones de poder que determinan
qué interpretaciones se vuelven dominantes. En lugar de buscar
definiciones universales y ahistoéricas, la filosofia del lenguaje
posmoderna insiste en la dimensién contextual, conflictiva y re-
visable del significado. En el aula de filosofia, esto se traduce en
una pedagogia que ensefa a leer discursos —filosoficos, politicos,
medidticos— preguntando siempre: squién habla?, ;desde donde?,
spara quién?, scon qué efectos?

Pero la posmodernidad no solo replantea el lenguaje en térmi-
nos de discurso y contexto; también reabre el interés por formas
simbdlicas que habian sido marginalizadas por la hegemonia del
paradigma logico-proposicional moderno. El andlisis de sistemas
de correspondencias neoplaténicas, como los presentes en el
lenguaje simbodlico jeroglifico de la Nueva Espafa del siglo XVII,
muestra modos de significaciéon en los que una imagen, un glifo
o una figura no se reducen a un contenido conceptual Unico,
sino que remiten simultdneamente a multiples niveles de senti-
do (Zayas, 2025). En estos sistemas, fuertemente influidos por
el platonismo y el pensamiento religioso, el lenguaje simbodlico

86



Sandra Campuzano / Alexandra Astudillo

funciona como un tejido de analogias y resonancias, mdas que
como un cédigo univoco de representacion.

La relectura posmoderna de estas tradiciones simbdlicas no
es un simple gesto arqueoldgico. Sefiala que existen formas de
lenguaje en las que la linealidad, la literalidad y la univocidad
—propias del discurso cientifico moderno— no son el modelo
dominante. El simbolo puede operar como un cruce de corres-
pondencias entre cielo y tierra, cuerpo y alma, historia y eterni-
dad (Zayas, 2025). Esta constatacion cuestiona la idea de que el
modo lbgico-proposicional sea la Unica forma “seria” de lenguaje
filosdfico. La posmodernidad se muestra asi receptiva a lengua-
jes que aceptan la ambigUedad, la multiplicidad de sentidos y la
dimension estética o ritual de la significacion.

El cuadro se amplia aun mds cuando se atiende a sistemas
lingUisticos no occidentales. El andlisis de la raiz 1éxica ku en el
lenguaje simbdlico mapuche del movimiento revela concepciones
del tiempo y el espacio radicalmente distintas de las habituales
en la tradicién europea moderna (Moulian et al,, 2025). En esta
cosmovisidon, el movimiento no se piensa en términos de sucesion
lineal o progreso unidireccional, sino en patrones circulares y si-
multdneos que articulan pasado, presente y futuro en relaciones
complejas. El lenguaje no solo nombra este modelo ontoldgico;
lo encarna y lo hace operante en practicas rituales, narrativas
y comunitarias.

El cotejo translingUistico realizado por Moulian y colaborado-
res (2025) muestra voces afines en varias lenguas andinas que
expresan significados similares, evidenciando relaciones inter-
culturales de largo aliento. Para la filosofia del lenguaje, esta
constatacion tiene un peso enorme: no existe una Unica manera
“natural” de articular lingUisticamente tiempo y espacio; cada
lengua pone en juego un modo de habitar el mundo. Si la posmo-
dernidad quiere realmente superar la pretension de universalidad
de la filosofia occidental, debe reconocer que las estructuras de
significado cristalizadas en lenguas como el mapudungun son
tan filosoficamente relevantes como las categorias de Kant o los
andlisis de Wittgenstein. El gesto posmoderno de “descentrar”
al sujeto europeo solo se completa cuando se incorpora esta
pluralidad de formas lingUisticas y ontoldgicas.

La interseccion entre filosofia del lenguaje y posmodernidad
se vuelve, entonces, un espacio doblemente critico. Por un lado,
critica las concepciones modernas del lenguaje como espejo
neutro de la realidad y como propiedad de un sujeto autédnomo;
por otro, somete a examen las limitaciones eurocéntricas de la
propia teoria posmoderna. La deconstruccion del yo y del sig-
nificado solo alcanza su radicalidad cuando se abre al didlogo

87



Pensamiento contemporaneo, diversidad y ética del conocimiento

con tradiciones simbdlicas, lingUisticas y conceptuales de otras
geografias. De lo contrario, corre el riesgo de convertirse en un
ejercicio autorreferencial que, bajo nuevas formas, mantiene el
privilegio epistemolégico de Occidente.

Desde una perspectiva diddactica, todo esto plantea retos y
oportunidades enormes. Ensefiar filosofia del lenguaje en clave
posmoderna no puede reducirse a presentar autores europeos
que hablan sobre la muerte del sujeto, la diseminacidn del signi-
ficado o la imposibilidad de metarrelatos. Es necesario integrar,
en la prdactica pedagodgica, experiencias concretas de andlisis
discursivo, comparacion de sistemas lingUisticos y lectura critica
de narrativas hegemonicas. Por ejemplo, se puede:

* Trabajar textos de Foucault o Deleuze mostrando como el
lenguaje configura “regimenes de verdad” y dispositivos
de poder (Kutsepal, 2023), y contrastarlos con discursos
medidticos actuales.

* Introducir la critica de Roy (2018) para problematizar c6mo
incluso los discursos que parecen emancipadores pueden
reproducir marcos eurocéntricos, invitando al estudiantado
a detectar en el lenguaje categorias que fijan identidades
o exotizan lo “no occidental”.

* Utilizar el enfoque holista y contextualista de Zezza (2023)
para mostrar, por analogia, que la interpretacién de un tex-
to filoséfico, juridico o politico exige reconstruir redes de
sentido y no puede limitarse a citas aisladas o definiciones
de diccionario.

* Explorar el lenguaje simbdlico jeroglifico y las correspon-
dencias neoplatdnicas estudiadas por Zayas (2025) para
gue los estudiantes experimenten formas de significacion
no lineales, donde imagen, mito y concepto se entrelazan.

+ Comparar concepciones occidentales del tiempo con las
codificadas en la raiz ku del mapuche (Moulian et al., 2025),
para abrir una reflexion sobre cOmo nuestras categorias
temporales estdn inscritas en la lengua y coémo otras len-
guas pueden expandir nuestro horizonte de comprension.

De este modo, el aula se convierte en un espacio donde la filosofia
del lenguaje se practica como una educacion en la sensibilidad
semidtica y en la justicia epistémica: aprender a escuchar otras
formas de decir y pensar, y a reconocer en ellas no curiosidades
exoticas, sino verdaderas propuestas filosoficas sobre el ser, el
tiempo, el cuerpo, la comunidad y la verdad.

En conclusién, la intersecciéon entre filosofia del lenguaje y

posmodernidad reconfigura de raiz nuestra comprension del
lenguaje: deja de ser un canal neutro para convertirse en campo

88



Sandra Campuzano / Alexandra Astudillo

de fuerzas donde se juegan poder, identidad y realidad. Sin em-
bargo, este giro solo puede desplegar todo su potencial critico
si asume plenamente la tarea de descentrar sus propios supues-
tos eurocéntricos, abriéndose a lenguajes, simbolos y mundos
de vida que desbordan el marco occidental. Para la educacién
filosofica, esto significa formar sujetos capaces de habitar cri-
ticamente la pluralidad lingUistica y conceptual del mundo con-
tempordneo, reconociendo que cada lengua y cada tradicion trae
consigo no solo palabras distintas, sino posibilidades nuevas de
pensar y de vivir juntos.

La ética como fundamento de la convivencia social y
pedagdgica

La ética atraviesa, de manera explicita o implicita, todas las for-
mas de convivencia humana. No se limita a un conjunto de normas
externas ni a contenidos aislados en un curriculo, sino que consti-
tuye el horizonte de sentido desde el cualinterpretamos quiénes
somos, como nos relacionamos con los otros y qué considera-
mos justo, digno o inaceptable. En contextos sociales marcados
por la desigualdad, el conflicto y la polarizaciéon, y en sistemas
educativos tensionados por presiones evaluativas, burocrdaticas
y tecnocrdticas, la ética se revela como un fundamento insusti-
tuible para construir formas de convivencia que no reduzcan la
vida comuUn a mera cohabitacion, sino que la orienten hacia la
reciprocidad, el cuidado y la justicia.

En el dmbito escolar, esto adquiere una concrecién muy parti-
cular. La escuela no es solo un espacio de transmisién de conoci-
mientos, sino una micro-sociedad donde los estudiantes apren-
den —a veces de manera explicita, otras de forma silenciosa— qué
significa vivir con otros, como se resuelven los conflictos, qué se
considera respetable, qué voces son escuchadas y cudles son
sistemdaticamente ignoradas. De ahi que la educacién ética y
en valores se haya convertido en un contenido especifico de los
curriculos contempordneos, no como un afadido decorativo, sino
como respuesta a problemas muy concretos: violencia escolar,
acoso, exclusion, discriminacion, falta de participaciéon, crisis de
autoridad, entre otros (Vargas et al., 2023). Educar en ética es, en
este sentido, educar para la convivencia, y hacerlo implica asu-
mir que cada practica pedagdgica, cada norma de aula y cada
decision institucional lleva consigo una determinada concepcion
de lo que vale y lo que no vale en la vida compartida.

Vargas y colaboradores (2023) muestran que la educaciéon
etica y en valores, cuando se toma en serio, busca fortalecer
procesos de convivencia escolar que trascienden el simple control

89



Pensamiento contemporaneo, diversidad y ética del conocimiento

de conductas. Su intencion es acompafar la formaciéon de la
personalidad, potenciar el aprendizaje y cultivar un sentido de
la justicia y la equidad en el aula. Esto supone pasar de una ética
meramente sancionadora —centrada en castigos y recompen-
sas— a una ética formativa, que invita al alumnado a compren-
der el porqué de las normas, a deliberar sobre los conflictos y a
reconocer la dignidad del otro como criterio basico de accién. En
este marco, la convivencia escolar no se reduce a la ausencia de
conflictos, sino que se concibe como la capacidad de gestionarlos
de forma dialogada, respetuosa y creativa.

La percepcidon de los docentes sobre estos procesos ofrece
claves decisivas. Espinaly colegas (2024) muestran que, para mu-
chos profesores de educacion secundaria, la convivencia pacifica
se construye sobre prdacticas como el didlogo, la deliberacion, la
escucha activa y el respeto por la diferencia. No se trata solo de
“hablar las cosas”, sino de generar condiciones reales para que
cada estudiante pueda expresar sus puntos de vista, ser tomado
en serio y participar en la busqueda conjunta de soluciones. En
este contexto, la resolucién de conflictos exige el desarrollo de la
empatia, la gestion de las emociones y la promocién de la coope-
racion y la solidaridad. La ética del cuidado emerge aqui como
dimension indispensable: no basta con aplicar normas justas; es
necesario hacerse cargo, afectivamente, de la vulnerabilidad del
otroy del impacto de nuestras acciones en su bienestar (Espinal
et al., 2024).

Todo esto transforma radicalmente el rol docente. Sila convi-
vencia tiene una raiz ética, el profesor deja de ser Unicamente un
transmisor de contenidos para convertirse en mediador, modelo
y facilitador de experiencias morales. Supone que el docente se
reconoce a si mismo como figura de referencia en la forma de
relacionarse, de pedir la palabra, de gestionar el error, de tratar la
diferencia. Espinaly colaboradores (2024) muestran que, desde la
perspectiva de muchos educadores, la gestidon de la convivencia
requiere incorporar estrategias deliberadas orientadas a que los
estudiantes reflexionen sobre sus capacidades socioafectivas,
aprendan a nombrar lo que sienten, a reconocer emociones en
los otros, a responsabilizarse por las consecuencias de sus actos.
Esta dimensién no es “extra” al curriculo: es condicidn de posibi-
lidad para que cualquier aprendizaje disciplinar tenga lugar en
un entorno humano sano.

La ética de la convivencia no puede desligarse, ademas, de los
marcos juridicos y politicos que estructuran la vida social. Picon
y Correa (2024) subrayan que los procesos educativos deben
articularse con principios constitucionales de justicia y derechos

90



Sandra Campuzano / Alexandra Astudillo

fundamentales. Esto implica que la escuela debe ser también
un espacio de apropiacién critica del orden juridico: los dere-
chos no se aprenden solo como listas memoristicas, sino como
criterios vivos para interpretar situaciones concretas de la vida
escolar —exclusion, discriminacién, uso del castigo, participacion
estudiantil, etc.—. La “culturalizacién social” de los derechos,
como la describen estos autores, supone formar a estudiantes,
docentes y directivos en una comprensién profunda de los prin-
cipios constitucionales, de manera que la escuela se convierta
en laboratorio de ciudadania democrdatica y no en mero reflejo
de autoritarismos sociales (Picon & Correa, 2024).

En este sentido, la justicia escolar no puede entenderse solo
como igualdad de trato formal. Debe incluir la reflexién sobre las
desigualdades reales que atraviesan al alumnado: diferencias
socioeconomicas, de género, de origen étnico, de capacidades,
de creencias religiosas. Una ética de la convivencia que asuma
en serio los derechos fundamentales debe preguntarse cémo se
distribuyen las oportunidades de participar, de ser escuchado,
de equivocarse sin ser estigmatizado, de recibir apoyo cuando
se estd en situacion de desventaja. De lo contrario, el discurso
de los derechos corre el riesgo de convertirse en retdrica vacia,
desconectada de las experiencias cotidianas de injusticia que
viven muchos estudiantes.

La tolerancia se presenta, en este contexto, como una virtud
clave, pero también como una nocidn que debe revisarse critica-
mente. Heuser y Wolf (2024) analizan las prdacticas de tolerancia
en contextos de “coexistencia densa”, es decir, escenarios donde
grupos culturales, religiosos o ideoldgicos muy diversos compar-
ten espacios reducidos, como barrios, escuelas o comunidades
locales. En estos lugares, la convivencia no puede sostenerse
solo en la imposicién de normas abstractas, sino que requiere
un “sentido comun” prdactico que permita a las personas resolver
tensiones cotidianas sin recurrir a la violencia o al aislamiento.
En la educacién infantil y primaria, esto se traduce en la tarea
de ensefiar a los nifios a convivir con quienes piensan, creen o
viven de manera diferente, lo cual exige a los docentes habili-
dades especificas para gestionar grupos heterogéneos y para
mostrar, con su propio ejemplo, que la diferencia no es amenaza
sino posibilidad de aprendizaje (Heuser & Wolf, 2024).

La ética del cuidado, por su parte, complementa y profundiza
esta perspectiva. Mientras que las éticas de la justicia enfatizan
derechos, deberes y normas imparciales, la ética del cuidado
subraya la interdependencia, la responsabilidad hacia el otro
concreto y la importancia de las relaciones. En el contexto es-
colar, esto significa que los docentes no solo estén llamados a

91



Pensamiento contemporaneo, diversidad y ética del conocimiento

garantizar que se cumplan las reglas, sino también a crear am-
bientes de seguridad emocional donde los estudiantes se sientan
protegidos, valorados y acompafados. Espinal y colaboradores
(2024) muestran que muchos profesores entienden la convivencia
precisamente en estos términos: como la capacidad de cuidar y
ser cuidado, de sostener vinculos que no se rompen ante el pri-
mer conflicto, de ofrecer apoyo a quien atraviesa situaciones de
vulnerabilidad. Esta ética del cuidado no es sentimentalismo; se
traduce en decisiones institucionales sobre el acompafamiento
psicosocial, la atencidn a las necesidades particulares y la pre-
vencion del dafio.

La ética de la convivencia escolar también se ve interpelada
por la complejidad del mundo académico y social contempora-
neo.Ros y colegas (2024) argumentan que la transdisciplinarie-
dad se ha vuelto una herramienta imprescindible para abordar
problemas educativos y sociales complejos. Esto vale también
para la ética: si queremos comprender la convivencia escolar en
toda su densidad, no basta con la filosofia moral; es necesario
dialogar con la psicologia, el derecho, la sociologia, los estudios
culturales, la pedagogia critica. La transdisciplinariedad no solo
produce diagnoésticos mas ricos, sino que permite disefiar es-
trategias de intervencion mas integrales, capaces de articular
dimensiones emocionales, cognitivas, normativas y comunitarias.
En este proceso, la metdfora —como recurso cognitivoy pedagod-
gico— se convierte, segun Ros et al. (2024), en una herramienta
poderosa para comunicar principios éticos: hablar de la escuela
como “comunidad”, “taller”, “laboratorio de paz” o “casa comun”
no es inocente; orienta las expectativas, los comportamientos y
las formas de imaginar la convivencia.

Aunque se han logrado avances importantes en el reconoci-
miento de la ética como eje de la convivencia social y pedago-
gica, los desafios siguen siendo grandes. La diversidad cultural
y religiosa en las aulas exige marcos éticos compartidos que
no borren la diferencia, sino que permitan articular acuerdos
bdsicos sobre dignidad, respeto y no violencia. La presion por
resultados estandarizados puede desplazar la atencion hacia lo
cuantificable y relegar la educacion ética a espacios margina-
les. La formacion inicial y continua del profesorado en temas de
ética, convivenciay gestion de la diversidad sigue siendo insufi-
ciente en muchos contextos. Ademdas, la escuela no estd aislada:
reproduce y es atravesada por violencias, discriminaciones y
desigualdades que provienen del entorno social mas amplio.

Sin embargo, estos retos también pueden leerse como opor-
tunidades. Colocar la ética en el centro de la convivencia social y
pedagdgica significa repensar el sentido mismo de la educacion.

92



Sandra Campuzano / Alexandra Astudillo

Supone entender que formar en matemdticas, ciencias o lengua-
je sin formar en responsabilidad, empatia, justicia y cuidado es
construir saberes sin brujula moral. Al contrario, integrar la ética
en los curriculos, transformar el rol docente hacia una prdcti-
ca reflexiva y cuidadora, promover prdacticas de tolerancia que
vayan mdas allad de la mera “soportacion” del otro, y articular la
escuela con los principios constitucionales de justicia y derechos
humanos, son pasos concretos hacia comunidades educativas
donde la armonia no sea imposicion silenciosa, sino resultado
de un trabajo compartido de reconocimiento y respeto mutuo.

En un mundo marcado por la complejidad, la incertidumbre
y la pluralidad, educar éticamente es apostar por la posibilidad
de sociedades mds justas, equitativas y pacificas. La ética como
fundamento de la convivencia social y pedagdgica no es un lujo
tedérico ni un afadido opcional: es la condicién minima para
que la escuela pueda seguir siendo, todavia, un lugar donde se
aprende no solo a saber, sino a vivir con otros de manera huma-
namente digna.

La filosofia contempordnea en el aula: pensamiento critico
y civdadania

La educacion contempordnea se desenvuelve en un contexto
atravesado por la globalizacion, la crisis ecoldgica, la digitaliza-
cién acelerada, el aumento de las desigualdades y la proliferacion
de discursos polarizados. En este escenario, no basta con formar
estudiantes técnicamente competentes; se requiere promover
sujetos capaces de pensar criticamente su mundo, interpretar las
estructuras de poder que lo atraviesan y asumir una responsa-
bilidad ética y politica frente a las injusticias que lo constituyen.
La filosofia, cuando se vive como practica reflexiva y dialdgica,
ofrece un marco privilegiado para articular pensamiento critico
y formacion ciudadana, sobre todo si se la integra en una pers-
pectiva de educacidon para la ciudadania global.

La Educacion para la Ciudadania Global (GCE) se ha conso-
lidado como un eje central en los debates educativos actuales,
precisamente porque busca formar ciudadanos que compren-
dan las interdependencias planetarias y se comprometan con
la transformacion social. Santamaria-Cordaba y colaboradores
(2024) subrayan que la GCE solo puede cumplir su propoésito
emancipador si se vincula con una pedagogia critica que explore,
desde la filosofia de la educacidn, las relaciones entre pensamien-
to critico, conciencia global y compromiso ético-politico. No se
trata simplemente de “informar” al estudiantado sobre problemas
mundiales —cambio climatico, migraciones, conflictos armados—,

93



Pensamiento contemporaneo, diversidad y ética del conocimiento

sino de desarrollar capacidades para analizarlos criticamente,
identificar sus raices estructurales y reconocer la necesidad de
actuar para construir un mundo libre de opresidon e injusticia. En
este sentido, la filosofia contempordnea en el aula se convierte
en el lugar donde los contenidos globales dejan de ser datos y
se transforman en preguntas éticas, politicas y ontoldégicas.

El pensamiento critico, en este contexto, no puede reducirse a
una habilidad cognitiva neutral, circunscrita a ejercicios légicos
descontextualizados. Es una forma de relacién con el mundo que
implica andlisis, juicio, argumentacion, pero también sensibilidad
ante la injusticia, disposiciéon al didlogo y capacidad de revisar
las propias posiciones. Watson y Wake (2024) muestran coémo,
incluso en laintegracion de tecnologias digitales, el pensamiento
critico es decisivo: los docentes noveles que trabajan con peda-
gogias de equidad digitaly aprendizaje centrado en el estudiante
desarrollan una “lente critica” para evaluar si la tecnologia ac-
tua como agente de transformacién o de opresién. Este tipo de
andlisis pone de manifiesto que la educacion filoséfica no puede
situarse al margen de las herramientas tecnoldgicas: debe ayu-
dar al profesorado y al estudiantado a preguntar quién disefia
estas tecnologias, a quién benefician, qué formas de control y
vigilancia instauran, y cobmo pueden ser apropiadas de manera
emancipadora.

La investigacion empirica sobre estrategias de aula confirma
que el pensamiento critico se potencia cuando se trabaja con
problemas reales, complejos y éticamente cargados. Chowning
et al. (2012) muestran que el uso pedagdgico de dilemas éticos
y cuestiones sociocientificas, articulado con marcos de toma
de decisiones y herramientas de andlisis estructurado, produce
mejoras significativas en la capacidad de los estudiantes para
argumentar, justificar sus posiciones y escuchar puntos de vista
divergentes. Desde una perspectiva didactica, esto sugiere que
la filosofia contempordnea en la escuela no debe limitarse a la
historia de las ideas, sino crear situaciones de discusidon donde
las teorias éticas, politicas o epistemoldgicas se pongan a prueba
frente a problemas concretos: biotecnologia, justicia ambiental,
uso de datos personales, modelos de desarrollo, etc. La filosofia
deja de ser “comentario de textos” para convertirse en laboratorio
de deliberaciéon sobre el presente.

Esta dimension critica se intensifica cuando se vincula con la
educacion para el desarrollo sostenible. Baena-Morales y cola-
boradores (2023) subrayan que incluso dreas tradicionalmente
consideradas alejadas de la reflexion filoséfica, como la educa-
cion fisica, pueden movilizar el pensamiento critico y sistémico

94



Sandra Campuzano / Alexandra Astudillo

alrededor de los Objetivos de Desarrollo Sostenible. Si se disefian
actividades que hagan visibles las conexiones entre el cuerpo,
el entorno, el consumo, la salud y la justicia ambiental, la clase
se transforma en un espacio donde el alumnado interpreta los
desafios contempordneos desde una mirada compleja. La filo-
sofia de la educacién, en didlogo con estas propuestas, ayuda a
fundamentar y orientar estas prdacticas, evitando que se diluyan
en mensajes moralizantes o campafias superficiales.

En el plano tedrico, la filosofia de la educacion ofrece catego-
rias para pensar la justicia, la igualdad, la autonomia y la legi-
timidad de las instituciones educativas. Costa (2021) analiza la
influencia de la teoria de la justicia de John Rawls en la filosofia
contempordanea de la educacién, destacando coOmo nociones
como “equidad”, “posicion original” o “principio de diferencia”
han servido para cuestionar la distribucion de bienes educati-
vos, la seleccidén escolar o la meritocracia. Sin embargo, como
advierte Kodelja (2021), la traslaciéon directa de estos conceptos
a contextos educativos concretos tiene limites. La autonomia
no puede entenderse de la misma forma en la filosofia politica
abstracta que en el proceso gradual de formacion de nifios y
adolescentes; el principio de diferencia no se aplica de manera
mecdnica a la organizacion de un sistema escolar. Esta tensién
es, en si misma, un excelente objeto de discusion filosdfica en
el aula de formacién docente: obliga a pensar criticamente qué
conceptos filoséficos adoptamos, como los adaptamos y cudles
son sus implicaciones practicas.

La filosofia de la educacién también puede desempefiar un
papel clave en contextos atravesados por polarizaciones y fractu-
ras sociales profundas. Merawi (2024) muestra, en el caso etiope,
como la enseflanza de la filosofia puede ayudar a superar divi-
siones étnicas mediante la construccion de un suelo normativo
compartido que se basa en la reflexion critica, el didlogo y la
meditacién sobre la existencia humana y los valores comunes.
Traducido a otros contextos, esto significa que la filosofia en el
aula puede ser un espacio donde se problematizan narrativas
identitarias excluyentes, donde se exploran concepciones alterna-
tivas de comunidad y donde se practican formas de deliberacion
que prioricen la bUsqueda de sentido y justicia por encima de la
mera victoria argumentativa.

La lectura critica emerge, en este entramado, como una herra-
mienta pedagdgica privilegiada. Escobar y colaboradores (2024)
muestran que un programa de formacion docente interdiscipli-
nar centrado en la lectura critica transformo las concepciones y
practicas de ensefianza de maestros colombianos: la lectura dejo
de concebirse como mera decodificacion de informacién para

95



Pensamiento contemporaneo, diversidad y ética del conocimiento

entenderse como interaccién con la realidad y con los otros. El
giro hacia enfoques psicolingUisticos, metacognitivos e interac-
tivo-discursivos permitié que el trabajo de aula se orientara a la
construccién de sentido y no solo a la repeticiéon. Esta transfor-
macion es esencial para la filosofia en la escuela: un estudiantado
que lee criticamente estd mejor preparado para dialogar con
textos filosoficos, identificar presupuestos, reconocer estrategias
retéricas y relacionar las ideas con su propio contexto.

En educacion infantil, Trigos-Carrillo y Urrea-Herndandez (2024)
demuestran que la lectura critica de literatura infantil puede fo-
mentar la empatia y el pensamiento critico desde edades tem-
pranas. Su propuesta combina la lectura en voz alta de obras
que visibilizan situaciones de opresion e injusticia, la produccién
de respuestas multimodales (dibujos, dramatizaciones, narra-
ciones) y el didglogo abierto sobre problemas que afectan a los
nifios en sus comunidades. La filosofia contempordnea para la
ciudadania se concreta aqui en practicas pedagdgicas muy es-
pecificas: aprender a reconocer la injusticia, ponerse en el lugar
del otro, nombrar el dafio, imaginar alternativas. La empatia, en
este contexto, no es solo una emocion, sino un componente cog-
nitivo y moral que sustenta la ciudadania critica y la disposiciéon
a la accién solidaria.

Una educacion filosofica verdaderamente contempordnea no
puede limitarse a la tradicién occidental. La inclusidn de filosofias
no occidentales en el curriculo de ciudadania critica permite
cuestionar el eurocentrismo y abrir el horizonte de lo pensable.
Matahela y Ngwenya (2025) sintetizan investigaciones sobre la
filosofia ubuntu en enfermeria, mostrando cémo esta concepcion
africana del ser humano puede orientar prdacticas educativas
mas humanitarias, situadas y culturalmente pertinentes. Aunque
su trabajo se centra en la formacidn en enfermeria, su l6gica es
extensible: incorporar filosofias indigenas en la escuela implica
reconfigurar lo que entendemos por “persona”, “comunidad”,
“cuidado” y “responsabilidad”.

Algo similar ocurre con la ética budista en educacion. Sumaryati
y Lasiyo (2024) sefalan que en un siglo XX| donde se exige a los
docentes dominar tecnologias, colaborar, resolver problemas y
pensar criticamente, la ética budista ofrece herramientas para
afrontar estas demandas sin perder el equilibrio emocional y
moral. La articulacion pedagdgica de los Cuatro Nobles Verdades
permite que las y los docentes reconozcan sus problemas profe-
sionales, identifiquen sus causas y trabajen dentro de sus capaci-
dades y habilidades, evitando el agotamiento y el cinismo. Desde
la perspectiva de la ciudadania, esta integracién de tradiciones
éticas no occidentales en la formacién docente y discente amplia

96



Sandra Campuzano / Alexandra Astudillo

el repertorio de marcos normativos disponibles para pensar la
justicia y el buen vivir.

La pedagogia critica, inspirada en Paulo Freire y otros pensa-
dores, ofrece el puente entre estos marcos filoséficos y la praxis
educativa transformadora. Santamaria-Cérdaba et al. (2024)
insisten en que la educacién para la civudadania global solo serd
critica si asume que el conocimiento es histéricamente situado,
que las estructuras de opresidon pueden ser nombradas y que los
sujetos pueden organizarse para transformarlas. En contextos de
alta desigualdad, como algunos territorios colombianos, Trigos-
Carrilloy Urrea-Herndndez (2024) muestran que la alfabetizacion
critica puede convertirse en una via para la “paz educativa™ a
través de la lectura de textos que reflejen las injusticias vividas
por las comunidades, combinada con el desarrollo intencional de
la empatia y el pensamiento critico, la escuela se transforma en
espacio de reconocimiento, reparacién simbdlicay construcciéon
de agencia colectiva.

En este marco, la imaginacidn se revela como dimension fre-
cuentemente olvidada del pensamiento critico. Gelmi (2024)
propone una revisiéon de la imaginacion en educacion desde una
perspectiva multidisciplinaria, poniendo en didlogo teorias de
educaciéon imaginativa con la codificaciéon predictiva y la cogni-
cion encarnada. Esta reflexion subraya que la imaginacion no es
lo opuesto a la racionalidad, sino una condicién para el pensa-
miento critico genuino: solo quien es capaz de imaginar mundos
posibles puede cuestionar el cardcter “natural” e inevitable de
las estructuras presentes. Para la filosofia en el aula, esto implica
que actividades como la escritura creativa, las simulaciones, los
proyectos de utopias concretas o el andlisis de ficcion especula-
tiva no son meros adornos, sino momentos en los que se ensaya
la ciudadania del futuro.

Los desafios emergentes en torno a la inteligencia artificial (1A)
ilustran bien la necesidad de una ciudadania critica con sélida
formacién filoséfica. McPhee y Jerowsky (2025) proponen un
marco pedagodgico circular —preparacion contextual, enganche
guiado y reflexion critica colectiva— para desarrollar alfabeti-
zacion critica en |A generativa en contextos universitarios. Este
enfoque, basado en Vygotsky, Freire y el concepto de metalite-
racidades, busca que los estudiantes no solo aprendan a usar
herramientas de |A, sino a interrogarlas: ;qué sesgos incorporan?,
squién controla los datos?, ;qué impactos tienen en el trabajo,
la creatividad, la autonomia? Integrar estos debates en el aula
de filosofia muestra de forma ejemplar coémo el pensamiento
critico y la ciudadania se entrelazan frente a tecnologias que
reconfiguran el espacio pUblico, la produccién de conocimiento
y la vida cotidiana.

97



Pensamiento contemporaneo, diversidad y ética del conocimiento

Nada de esto es posible sin una transformacion profunda de la
formacion y el rol del profesorado. Escobar et al. (2024) eviden-
cian que los programas de reflexiéon, formacioén y accion colectiva
tienen un impacto significativo en la manera en que los docen-
tes conciben su tarea: al apropiarse de herramientas de lectura
critica y de enfoques metacognitivos e interactivo-discursivos,
pasan de prdacticas empiricas a practicas fundamentadas inten-
cionalmente. Watson y Wake (2024), por su parte, muestran que
cuando los programas de formacion inicial incorporan explicita-
mente la equidad digital y el andlisis critico de la tecnologia, los
docentes noveles son capaces de posicionarse como agentes de
cambio frente a las presiones tecnocraticas.

La filosofia contempordnea en el aula, articulada con el pen-
samiento critico y la ciudadania, no es, por tanto, un lujo acadé-
mico, sino una necesidad formativa urgente. Significa disefar
experiencias educativas en las que se lea criticamente el mundo,
se dialoguen tradiciones filoséficas diversas, se problematice la
tecnologia, se practique la empatia, se gjercite la imaginaciéon y
se entrene la capacidad de deliberar y actuar colectivamente.
Significa, en Ultima instancia, formar sujetos que no solo “se adap-
tan” a la sociedad existente, sino que se saben co-responsables
de transformarla.

98



Sandra Campuzano / Alexandra Astudillo

Referencias

Abettan, C., & Welie, J. (2020). The impact of twenty-first century
personalized medicine versus twenty-first century medicine’s
impact on personalization. Philosophy, Ethics, and Humanities
in Medicine, 15(7). hitps:/doi.org/10.1186/513010-020-00095-2

Alhinai, M. (2025). Decolonizing environmental education:
Celebrating epistemological diversity through integrating
traditional ecological knowledge and scientific knowledge
in Oman. Journal of Philosophy of Education, 59(2), 257-273.
https:/doi.org/101093/jopedu/ghaf004

Arato, A. (1974). The Neo-ldealist defense of subjectivity. Telos,
21,108-121. https:/doi.org/10.3817/0974021108

Arthos, J. (2025). A hermeneutics for the human barnyard: The
nascent political radicality of Gadamer’s theory of experience.
Journal of the British Society for Phenomenology, 56(1), 70-85.
hitos:/doi.org/101080/000/1/73.2024 2446394

Baena-Morales, S., Merma-Molina, G., & Ferriz-Valero, A. (2023).
Integrating education for sustainable development in physical
education: Fostering critical and systemic thinking. International
Journal of Sustainability in Higher Education, 24(4), 839-857.
hitps:/doi.org/10 NO8/IJSHE-10-2022-0543

Berman, R. A, Piccone, P, & Wolin, R. (1984). Introduction. Telos,
62, 3-8. hitps:/doi.org/10.3861//128406200 3

Bielskis, A. (2023). Human flourishing, normativity and critical
theory. Problemos, 103(2), 102-13. hitps:/doi.org/1015388/
problemos.20237035.2

Burke, H., & Neumann, F. (2024). Hans-Georg Gadamer’s “On the
Idea of a System in Philosophy” (1924). British Journal for the
History of Philosophy, 33(4), 930-956. hitps:/doi.org/101080/
096087882024 2393239

Cateriano-Arvalo, E., Alrakhayes, S., Foote, L., Hussain, T, Lai,
K., & Nyundo, L. (2022). Social marketing at 50: Towards
an epistemological expansion of the discipline to embrace
diversity: A viewpoint. Journal of Social Marketing,13(1), 94-110.
hitps:/doi.org/10 108 /AJSOCM-09-2021-0223

Chowning, J., Griswold, J., Kovarik, D. N., & Collins, L. J. (2012).
Fostering critical thinking, reasoning, and argumentation skills
through bioethics education. PLoS ONE, 7(5), e36791. hitps:./
doi.org/10.13/1/journal.pone.0036/9]

Costa, M. V. (2021). Rawls traces in contemporary philosophy of
education. Theory and Research in Education, 19(3), 347-364.
hitps:/doi.org/10.11///14778785211056151

99


https://doi.org/10.1186/s13010-020-00095-2
https://doi.org/10.1093/jopedu/qhaf004
https://doi.org/10.1080/00071773.2024.2446394
https://doi.org/10.1108/IJSHE-10-2022-0343
https://doi.org/10.3817/1284062003
https://doi.org/10.15388/problemos.2023.103.2
https://doi.org/10.15388/problemos.2023.103.2
https://doi.org/10.1080/09608788.2024.2393239
https://doi.org/10.1080/09608788.2024.2393239
https://doi.org/10.1108/JSOCM-09-2021-0223
https://doi.org/10.1371/journal.pone.0036791
https://doi.org/10.1371/journal.pone.0036791
https://doi.org/10.1177/14778785211056151

Pensamiento contemporaneo, diversidad y ética del conocimiento

Dahl, D. E. (2023). Giving, showing, saying: Jean-Luc Marion and
Hans-Georg Gadamer on phenomenology, hermeneutics,
and revelation. Religions, 14(10), 1250. hitps:/dol.org/10.5590/
rel14101250

Ekweariri, D. (2024). Towards a hermeneutical modification of
Jean-Luc Marion’s givenness and the gifted. Religions, 15(11),
1341. hitps:/doi.org/10.3390 /rel1511134]

Escobar, I. D. R. M., Londofio, M. D., & Correa, R. D. (2024).
Programa interdisciplinar de reflexion, formacién, accion
para la ensefianza de la lectura critica. Qualitative Research
in Education, 13(1), 1-27. hitos:/dol.org/1017/58 3 /gre 10461

Espinal, J. S. L., Alvarado, F. C. C., & Gutiérrez, P. B. (2024). La
convivencia escolar y la ética del cuidado: Percepcion de
docentes de educacién secundaria. Sophia, 20(2). hitps:/dol.
org/10.18634/sophia|.20v.21.1427

Ford, D. R. (2023). From authentic to actual Marxist educational
theory: Advancing revolutionary pedagogies. International
Critical Thought, 13(4), 495-509. hitps:/dol.org/10.1080/21598
282.20232280898

Gandler, S. (2024). Philosophical foundations of the critical
theory from the Americas on the social philosophies of
Bolivar Echeverria and Adolfo Sanchez Vazquez. Journal of
Speculative Philosophy, 38(2),186-208. hitos:/doi.org/10.53525/
[specphil.38.2.0186

Gelmi, A. (2024). On the nature, uses and functions of imagination
in education: A multidisciplinary approach. Educational
Philosophy and Theory, 56(12), 1210-1228. hitps:/doi.org/10.10
80/00131857.2024 2376635

Heuser, S., & Wolf, A. (2024). Practices of tolerance: The significance
of common sense in settings of dense coexistence. Religions,
15(5), 562. nttps:/doi.org/10.5390/rel15050562

Heller, J. (2025). The dialectic of utility: Reconsidering
Enlightenment in Hegel and Horkheimer/Adorno. Hegel Bulletin,
1-28. https:/doi.org/10101//hal.2025.16

Holden, P. B., Anderson, M., Eckardt, F., Ziervogel, G., Jack, S. L.,
New, M., Smit, J., Visser, M., & Hoffman, M. (2024). Importance
of methodological pluralism in deriving counterfactuals for
evidence-based conservation. Conservation Biology, 38(2),
el4285. hitps:/doi.org/10 1111/cobi 14285

Hunt, K. (2025). Finding sunbeams in the darkness: Michel
Serres’s analogical thinking and the ethics of listening in “The
Zone of Interest”. Film-Philosophy, 29(3), 575-599. hitps:/doi.
org/10.5366/1ilm.2025.032]

Jay, M. (1977). The concept of totality in Lukacs and Adorno. Telos,
32,1M7-137. hitps:/doiorg/10.381//06/70 32117

100


https://doi.org/10.3390/rel14101250
https://doi.org/10.3390/rel14101250
https://doi.org/10.3390/rel15111341
https://doi.org/10.17583/qre.10461
https://doi.org/10.18634/sophiaj.20v.2i.1427
https://doi.org/10.18634/sophiaj.20v.2i.1427
https://doi.org/10.1080/21598282.2023.2280898
https://doi.org/10.1080/21598282.2023.2280898
https://doi.org/10.5325/jspecphil.38.2.0186
https://doi.org/10.5325/jspecphil.38.2.0186
https://doi.org/10.1080/00131857.2024.2376635
https://doi.org/10.1080/00131857.2024.2376635
https://doi.org/10.3390/rel15050562
https://doi.org/10.1017/hgl.2025.16
https://doi.org/10.1111/cobi.14285
https://doi.org/10.3366/film.2025.0321
https://doi.org/10.3366/film.2025.0321
https://doi.org/10.3817/0677032117

Sandra Campuzano / Alexandra Astudillo

James, D. (2025). The social truth of Schopenhauer’s metaphysics
of pity: Compassion and critical theory. European Journal of
Philosophy, €13085, 1-17. hitos:/dolorg/10 1111/ejop. 15085

Johnston, A. (2023). Drive of capital. Filozofski Vestnik, 44(1),129-
155. hitps:/doi.org/10.3986/fv.441.06

Jong, A. (2025). The possibility of cosmopolitan philosophy:
Integrating ontologism and phenomenological hermeneutics
within a post-foundationalist framework. Philosophies, 10(2),
45. hitps:/doi.org/10.3390/philosophies10020045

Jones, T., & Horner, R. (2025). How to interpret what is given:
Revelation and hermeneutics in Jean-Luc Marion. Modern
Theology, 41(1), 98-117. hitps:/doi.org/10 1111/moth 1298 3

Kaur, K., Grama, B., Chaudhuri, N., & Recalde-Vela, M. J. (2023).
Ethics and epistemic injustice in the Global South: A response
to Hopman’s “Human rights exceptionalism as justification for
covert research”. Journal of Human Rights Practice, 15(1), 1-15.
hitos:/doi.org/101095/[human/huad008

Kirmayer, L. J. (2024). Science and sanity: A social epistemology
of misinformation, disinformation, and the limits of
knowledge. Transcultural Psychiatry, 61(5), 795-808. hitps:/dol.
org/101177/13634615241296 301

Knoll,M.(2023).An interpretation of the deep disagreement between
Plato and Protagoras from the perspective of contemporary
meta-ethics and political epistemology. Philosophies, 8(5), 90.
hitos:/doi.org/10.3390 /philosophies8050090

Kutsepal, S. (2023). Pascal: une trace / la trace in the concept of
man in postmodern French philosophy. Sententiae, 1(1), 43-54.
hitps:/doi.org/10.31649/sent01.01.04 3

Mattei, A. D. (2022). Mujeres de color a escena: Activismo
curatorial y feminismo decolonial en dos propuestas de arte
contempordneo en Latinoamérica. Revista 180, 50. hitps:/dol.
org/10.32995/revi80.num-50.(2022).art-1045

Matahela, V. E., & Ngwenya, N. (2025). A meta-synthesis of studies
on ubuntu philosophy in nursing: Implications for nursing
education. Curationis, 48(1). hitps:/dol.org/10.4102/curationis.
v48i1.2652

McPhee, S. W., & Jerowsky, M. (2025). Beyond technical skills: A
pedagogical perspective on fostering critical engagement with
generative Al in university classrooms. Frontiers in Education,
10,1593278. hitps:/doi.org/10.5389/feduc.202515952/8

Merawi, F. (2024). Reimagining Ethiopia: Philosophy education as
a tool for overcoming ethnic divisions. Journal of Philosophy of
Education. hitps:/doi.org/10.1093/jopedu/ghae086

101


https://doi.org/10.1111/ejop.13085
https://doi.org/10.3986/fv.44.1.06
https://doi.org/10.3390/philosophies10020045
https://doi.org/10.1111/moth.12983
https://doi.org/10.1093/jhuman/huad008
https://doi.org/10.1177/13634615241296301
https://doi.org/10.1177/13634615241296301
https://doi.org/10.3390/philosophies8050090
https://doi.org/10.31649/sent01.01.043
https://doi.org/10.32995/rev180.num-50.(2022).art-1045
https://doi.org/10.32995/rev180.num-50.(2022).art-1045
https://doi.org/10.4102/curationis.v48i1.2652
https://doi.org/10.4102/curationis.v48i1.2652
https://doi.org/10.3389/feduc.2025.1593278
https://doi.org/10.1093/jopedu/qhae086

Pensamiento contemporaneo, diversidad y ética del conocimiento

Mormina, M., & Istratii, R. (2021). Capacity for what? Capacity
for whom? A decolonial deconstruction of research capacity
development practices in the Global South and a proposal for
a value-centred approach. Wellcome Open Research, 6, 129.
https:/doi.org/1012688 /wellcomeopenres16850.]

Moulian, R., Hasler, F, Catrileo, M., Caniguan, J., & Neira, F. (2025).
La raiz léxica ku en el lenguaje simbdlico mapuche del
movimiento: Una aproximacion a las concepciones del tiempo
y el espacio en el mundo andino. Onomazein, 69, 1-26. hitps:./
doi.org/10.//764/onomazein.69.03

Oluka, A. (2025). Phenomenological research strategy: Descriptive
and interpretive approaches. Research, 14, 273. hitps:/dol.
org/1012688/f1000research1662/51

Oviedo, L. (2019). Meaning and religion: Exploring mutual
implications. Scientia et Fides, 7(1), 31-47. hitps:./doi.org/1012775/
SETE2019.002

Palmér, L., Nystrom, M., & Karlsson, K. (2023). Lifeworld
hermeneutics: An approach and a method for research on
existential issues in caring science. Scandinavian Journal of
Caring Sciences, 37(1), 23-32. hitps:/doi.org/10 1M11/scs 15201

Picén, P. E. C., & Correa, L. J. H. (2024). Justicia y derechos en
la convivencia escolar. Sophia, 20(1). https:/doi.org/10.18654/
sophiaj.20v.1il325

Rosa, H., & Schulz, P. (2022). Synthesis, dynamis, praxis: Critical
theory’s ongoing struggle with the concept of society.
European Journal of Social Theory, 25(4), 530-549. hitps:./dol.
org/101177/136843102211286 429

Ros, J. M., Casadiesgo, Y. A. S., & Téllez, N. S. D. (2024).
Transdisciplinariedad: Una reflexion bibliografica de su
impacto en la investigacion social y educativa. Sophia, 20(1).
hitos:/doi.org/1018634/sophia.20v.1i.135]

Roy, A.G.(2018). Deconstructing the non-West: Limits of essentialist
identity narratives. Journal of Multicultural Discourses, 13(3),
237-253. hittps:/doi.org/101080/17447143 20181547301

Santamaria-Cérdaba, N., Gajardo, K., Iglesias, J. C., & Ortega-
Quevedo, V. (2024). Global education and critical thinking: A
necessary symbiosis to educate for critical global citizenship.
Open Education Studies, 6(1), 1-15. hitps:/doi.org/10.1515/
edu-2024-0010

Sumaryati, & Lasiyo. (2024). Buddhist ethical philosophy in
contemporary education. RUDN Journal of Philosophy, 28(2),
601-614. hitps:/doi.org/10.22363/2315-2302-2024-28-2-601-614

Torres, E. (2025). Critical theory in transition: From eurocentrism
to postcolonial world society. International Critical Thought, 15(1),
1-18. hitps:/doi.org/101080/21598282.2025.2554700

102


https://doi.org/10.12688/wellcomeopenres.16850.1
https://doi.org/10.7764/onomazein.69.03
https://doi.org/10.7764/onomazein.69.03
https://doi.org/10.12688/f1000research.166273.1
https://doi.org/10.12688/f1000research.166273.1
https://doi.org/10.12775/SETF.2019.002
https://doi.org/10.12775/SETF.2019.002
https://doi.org/10.1111/scs.13201
https://doi.org/10.18634/sophiaj.20v.1i.1325
https://doi.org/10.18634/sophiaj.20v.1i.1325
https://doi.org/10.1177/13684310221128429
https://doi.org/10.1177/13684310221128429
https://doi.org/10.18634/sophiaj.20v.1i.1351
https://doi.org/10.1080/17447143.2018.1547301
https://doi.org/10.1515/edu-2024-0010
https://doi.org/10.1515/edu-2024-0010
https://doi.org/10.22363/2313-2302-2024-28-2-601-614
https://doi.org/10.1080/21598282.2025.2554700

Sandra Campuzano / Alexandra Astudillo

Trigos-Carrillo, L., & Urrea-Herndndez, A. |I. (2024). Fostering
empathy through critical literacy in early childhood education
in Colombia. Journal of Peace Education, 21(2),144-163. hitps:/
doi.org/10.1080/17400201.2024.2547209

Valim, R., & Salcedo, G. M. (2025). Do amor pelo conhecimento
ao amor pela vida. Prometeica, 32. hitps:/doi.org/10.54024/
prometeica.2025.32.2028]1

Vargas, J. J. P, Caicedo, A.E.G., & Mejia, D. U.(2023). La educacién
ética y en valores para el fortalecimiento de los procesos de
convivencia escolar. Sophia, 19(2). hitps:/doi.org/10186354/
sophia|19v.2i1192

Watson, J. H.,, & Wake, D. (2024). Fostering critical views on
educational technology: A cooperative inquiry with novice
teachers. Journal of Digital Learning in Teacher Education,
40(3),283-295. hitps:/doi.org/1010860/21552974.2024.2451746

Wright, H. (2024). Diversity of thought as mission critical:
Knowledge, politics and power in UK national security
policymaking. Security Dialogue, 54(1), 46-64. hitps:/dol.
org/101177/09670106241262855

Zayas, C. (2025). Lenguaje simbodlico: Jeroglificos y sus
correspondencias (pensamiento religioso y platonismo, Nueva
Espafia 1680-1700). Medievalia, 53,1-18. hitps:/doi.org/10.5565/
rev/medievalia./28

Zezza, M. (2023). El rol del holismo y del contextualismo en la
interpretaciéon constitucional: Consideraciones a la luz de las
categorias tedricas de la tesis de Duhem-Quine. Revista Derecho
del Estado, 56, 67-94. hitps:/doi.org/1018601/01229895.n156.03

Zheng, Y. (2025). Multilingualism for epistemological diversity and
epistemic inclusion. International Journal of Applied Linguistics,
35(4),175-189. hitps:/doi.org/10 1111/ijal./00 36

103


https://doi.org/10.1080/17400201.2024.2347209
https://doi.org/10.1080/17400201.2024.2347209
https://doi.org/10.34024/prometeica.2025.32.20281
https://doi.org/10.34024/prometeica.2025.32.20281
https://doi.org/10.18634/sophiaj.19v.2i.1192
https://doi.org/10.18634/sophiaj.19v.2i.1192
https://doi.org/10.1080/21532974.2024.2431746
https://doi.org/10.1177/09670106241262855
https://doi.org/10.1177/09670106241262855
https://doi.org/10.5565/rev/medievalia.728
https://doi.org/10.5565/rev/medievalia.728
https://doi.org/10.18601/01229893.n56.03
https://doi.org/10.1111/ijal.70036




CarituLo IV

Filosofia latinoamericanay
educacion para la liberacion

Introduccion

La filosofia latinoamericana ha construido, a lo largo del siglo
XX y XXI, un pensamiento profundamente comprometido con
la transformacion social, la dignidad humana y la emancipacion
de los pueblos histéricamente oprimidos. En este horizonte, la
educacidon se concibe no solo como un proceso de transmision de
saberes, sino como un acto politico y ético que puede contribuir
tanto ala reproduccién de estructuras de dominacién como a la
constitucién de sujetos criticos capaces de transformar su reali-
dad. Por ello, la educacién para la liberaciéon se ha consolidado
como un campo fundamental dentro del pensamiento filosofico
latinoamericano: un espacio donde convergen reflexiones sobre
epistemologia, ética, ontologia y praxis, orientadas a comprender
coémo las dindmicas educativas pueden abrir caminos hacia la
autonomia, la justicia y la participacién democrdtica.

En esta tradicion, la filosofia dota a la educacién de los marcos
conceptuales necesarios para problematizar sus propios fines,
métodos y supuestos. La reflexion educativa no puede pensarse
al margen de perspectivas filoséficas que examinan criticamente

ISBN 978-9942-596-10-9 | 2025
https://editorial.risei.org



Filosofia latinoamericana y educacién para la liberaciéon

la naturaleza del conocimiento, las relaciones de poder inscritas
en los procesos de ensefianza-aprendizaje y el modo en que los
sujetos construyen sentido sobre su realidad. La filosofia latinoa-
mericana ha mostrado de manera sostenida que la educacion es
siempre un acto situado, encarnado en contextos especificos de
desigualdad, colonialidad y resistencia; por tanto, su compren-
sibn exige un pensamiento que reconozca esas determinaciones
histéricas y que proponga alternativas transformadoras. En este
sentido, los aportes contempordneos destacan que los distintos
paradigmas filosoficos han ampliado el repertorio de herramien-
tas conceptuales para fortalecer tanto la teoria educativa como
la practica pedagdgica (Gonzdlez & Carvajal, 2023).

Dentro de este contexto, la educaciéon dialdgica se ha posicio-
nado como una de las corrientes mas influyentes en los debates
actuales sobre pedagogia liberadora. Inspirada en el legado de
Paulo Freire, esta corriente apuesta por un proceso educativo que
se fundamenta en el didlogo como via para la concientizacién, el
reconocimiento mutuo y la transformacion social. No obstante,
la educacidon dialdgica contempordnea ha tendido a privilegiar
una lectura moderna de la nocidon de didlogo, descuidando las
potencialidades de tradiciones filosdficas anteriores que enrique-
cen esta comprensién. La mayéutica socrdtica representa uno de
estos legados olvidados. Aunque frecuentemente asociada con
una pedagogia cldsica distante de los problemas latinoameri-
canos, investigaciones recientes demuestran que los elementos
centrales de la mayeéutica resuenan profundamente con los fines
emancipadores de la educacién para la liberaciéon (Gonzdlez &
Carvajal, 2023).

La mayéutica aporta, en primer lugar, la reivindicacion de la
pregunta como nUcleo del acto educativo. En un contexto histo-
rico marcado por la reproduccion memoristica del conocimiento
y la evaluaciéon estandarizada, recuperar la pregunta como ins-
trumento critico del pensamiento resulta un acto profundamente
liberador. La pregunta socrdatica no es un mero mecanismo di-
ddactico, sino una postura filosdfica que invita a desnaturalizar la
realidad, a poner en duda lo establecido y a reconocer la propia
ignorancia como punto de partida para el aprendizaje auténtico.
Este gesto fundante dialoga plenamente con el ideal freireano de
la curiosidad epistemoldgica, asi como con la necesidad latinoa-
mericana de cuestionar las narrativas hegemoénicas impuestas
como verdades incuestionables.

En segundo lugar, la mayéutica destaca la idea de que el cono-
cimiento significativo no puede ser depositado en el estudiante,
sino que debe surgir como una conquista personal mediada
por el didlogo consigo mismo, con los otros y con el mundo. Esta

106



Sandra Campuzano / Alexandra Astudillo

comprension dialdgica del conocimiento coincide con la perspec-
tiva latinoamericana que entiende al sujeto como protagonista
de su formacion y como agente critico de transformacion social.
La educacién para la liberacién, al incorporar la mayéutica so-
cratica, fortalece la dimensidn ética del aprendizaje al reconocer
la autonomia del sujeto y al promover un encuentro con el cono-
cimiento que respeta los ritmos, experiencias y saberes previos
de cada estudiante (Gonzdlez & Carvajal, 2023).

De esta manera, la filosofia latinoamericana y la tradicion
socrdtica convergen en un mismo horizonte: la formaciéon de
sujetos criticos capaces de interrogar su realidad y de actuar
sobre ella. La educacién para la liberacion se nutre asi de un
didlogo fecundo entre genealogias filoséficas diversas, en el que
la pregunta, el didlogo y la bUsqueda compartida del sentido
se configuran como pilares de una pedagogia profundamente
humanista. Comprender esta articulacidn resulta indispensable
para un proyecto educativo orientado a la emancipacién, pues
permite reconocer que la autonomia, la conciencia critica y la
transformacion social no son resultados espontdneos, sino pro-
cesos cuidadosamente cultivados a través de practicas pedago-
gicas que integran reflexién, didlogo y accion.

4]. Raices del pensamiento filosofico latinoamericano

El pensamiento filosofico latinoamericano constituye un cam-
po cuya historia es mucho mas profunda y compleja de lo que
durante mucho tiempo se reconoci6 en los relatos eurocéntricos
de la filosofia. Lejos de ser un mero eco tardio de las corrientes
europeas, se ha configurado como un proceso de elaboracion
conceptual propio, atravesado por la tensidn permanente entre
recepcion y critica, dependencia e imaginacion, traduccion y
creacion. Como subraya la investigacién reciente, desde me-
diados del siglo XX hasta hoy la filosofia latinoamericana ha ido
consolidandose como un dmbito de reflexién con problemas,
meétodos y horizontes propios, que no puede reducirse a la eti-
queta de “filosofia aplicada” ni a un simple capitulo periférico de
la historia universal de las ideas (Ramaglia, 2025).

Este desarrollo se entiende mejor cuando se lo concibe como
un proceso de emancipacién mental y contrahegemoénico. En
lugar de repetir pasivamente las categorias europeas, nume-
rosos pensadores latinoamericanos han tomado instrumentos
epistemoldgicos universales para interrogar problemas especi-
ficos de sus contextos histéricos: la conquista y la colonizacion,
la esclavitud, la construccién de los Estados nacionales, la de-
pendencia econdmica, las dictaduras, la pobreza estructural, las
resistencias populares. En esa operacion, al mismo tiempo que se
apropian criticamente de tradiciones externas, producen ideas

107



Filosofia latinoamericana y educacién para la liberaciéon

gue enriquecen la cultura filoséfica universal (Gonzdlez, 2025).
Esta doble direccién es una de las claves para comprender las
raices del pensamiento filoséfico latinoamericano.

Historicamente, estas raices se hunden en el periodo colo-
nial, cuando la escoléstica constituyd el marco dominante de
reflexion. Desde el siglo XVI, con la implantacién de universida-
des y colegios mayores, la filosofia que se ensefia y practica en
América Latina es, en buena medida, la misma que vertebraba
las instituciones académicas europeas: tomismo, suarismo, loégica
aristotélica, metafisica clasica (Quintanilla, 2025). Seria facil ver
este momento como mera prolongacion de la “filosofia espafiola”
en tierras americanas; sin embargo, las investigaciones recien-
tes matizan esa vision. En el interior del aparato escoldstico se
desarrollan debates que solo podian darse en el Nuevo Mundo,
particularmente en torno a la condicién humana de los pueblos
indigenas, el estatuto moral de la conquista, la legitimidad del
dominio colonial y la justicia de la esclavitud (Gonzdlez, 2025;
Quintanilla, 2025).

Estas discusiones, que movilizan categorias tomistas, aristo-
télicas y juridicas, obligan a los pensadores coloniales a pensar
cuestiones para las cuales la tradicién europea no tenia respues-
tas listas: ;qué significa “ser humano” en una situacién en la que
la alteridad radical del otro se usa parajustificar su explotacion?,
scomo se articula la ley natural con un orden colonial sostenido
por la violencia?, ses posible conciliar la universalidad de la dig-
nidad con una estructura social basada en castas y jerarquias
raciales? En ese sentido, aunque el lenguaje sea escolastico, los
problemas son inéditos. Ahi aparecen ya, de manera embrionaria,
elementos que luego serdn centrales en la filosofia latinoamerica-
na:la preocupacién por lajusticia concreta, la sospecha ante las
racionalizaciones del poder, la atencion a la situacion histoérica
como condicién de sentido de cualquier discurso filoséfico.

A partir del siglo XVIII se inicia una transiciéon paulatina hacia
nuevas formas de pensamiento. El horizonte ilustrado comienza a
penetrar en los circulos letrados, primero de manera fragmentaria
y luego con mdas sistematicidad. Esta transicién no supone una
ruptura inmediata con la escoldstica, sino una convivencia tensa
entre ambos paradigmas: se siguen ensefiando los manuales cla-
sicos, pero al mismo tiempo circulan textos de Rousseau, Locke,
Montesquieu o los enciclopedistas. Como subraya Quintanilla
(2025), este proceso de recepcion de la filosofia moderna eu-
ropea es decisivo para la modernizacion intelectual de América
Latina y para la gestacion de los proyectos independentistas.

La llustracion introduce nuevos ejes problematicos: el papel
de la razdn en la critica de las tradiciones, la centralidad de los

108



Sandra Campuzano / Alexandra Astudillo

derechos, la idea de soberania popular, la nocién de ciudadania,
la confianza en la ciencia como motor de progreso. Sin embar-
go, estos conceptos no se adoptan sin mas; son traducidos y
reconfigurados en un contexto colonial especifico. La critica al
despotismo borbodnico, las discusiones sobre libertad e igualdad
en sociedades esclavistas, la tensidn entre universalismo ilustrado
y particularidad criolla, todo ello genera una filosofia que, aun
apoydndose en modelos europeos, intenta pensar la realidad
americana desde sus propias heridas y aspiraciones (Gonzdlez,
2025). En términos educativos, muchos de estos debates se van
a expresar en proyectos de reformas de los estudios, de creacién
de nuevas instituciones, de secularizacion parcial de la ense-
fianza y de difusion de saberes cientificos, con lo cual la filosofia
comienza a vincularse directamente a la tarea de formar sujetos
capaces de imaginar repUblicas independientes.

El siglo XIX representa una etapa de notable densidad con-
ceptual, donde el pensamiento latinoamericano se enfrenta a la
construccion de los Estados nacionales, la organizacion de las
repUblicas y la redefinicién de las identidades colectivas. En esta
época el positivismo, sobre todo en sus versiones francesas e
inglesas (Comte, Spencer) y bajo la influencia del darwinismo,
se convierte en la corriente filoséfica hegemodnica en muchos
paises (Quintanilla, 2025). La fe en el método cientifico, el culto
al progreso, la idea de que las sociedades atraviesan etapas
“naturales” de desarrollo y la concepcién de la educacién como
instrumento de orden y progreso se articulan en un discurso
gue da forma a politicas publicas, reformas educativas, cédigos
legales y proyectos de ingenieria social.

Sin embargo, el positivismo latinoamericano no es una copia
servil del europeo. Responde a necesidades propias: pacificar
sociedades desgarradas por guerras civiles, centralizar el po-
der estatal, “civilizar” territorios considerados bdrbaros, integrar
poblaciones heterogéneas y legitimar élites modernizadoras
(Gonzdlez, 2025). De ahi su cardcter sui generis: en algunos con-
textos se combina con nacionalismos fuertes, en otros con pro-
yectos autoritarios, y casi siempre se vincula a una concepcién
fuertemente homogeneizadora de la educacion. Junto a él, co-
rrientes como el espiritualismo, el eclecticismo y el romanticismo
participan en los debates entre conservadurismo y liberalismo,
aportando imdgenes alternativas de la nacion, de la tradicién y
del papel de la religion en la vida pUblica (Gonzdlez, 2025).

Desde una perspectiva formativa, el siglo XIX deja una he-
rencia ambivalente. Por un lado, consolida la escuela puUblica,
el curriculo cientifico, la profesionalizacion docente; por otro,
ancla profundamente una visién utilitarista y disciplinaria de la

109



Filosofia latinoamericana y educacién para la liberaciéon

educacidon, que concibe a los sujetos como piezas de un proyecto
de progreso definido desde las élites. El pensamiento filoséfico
latinoamericano posterior volverd una y otra vez sobre este le-
gado para criticar sus supuestos y proponer alternativas mdas
democrdticas y liberadoras.

El giro decisivo se hace evidente a comienzos y mediados del
siglo XX, cuando emerge un anti-positivismo que busca recuperar
dimensiones existenciales, culturales y criticas que el paradigma
cientificista habia relegado (Gonzdlez, 2025). Filésofos influidos
por la fenomenologia, el existencialismo, el marxismo, la filosofia
de la vida o el historicismo comienzan a cuestionar la idea de
que el método cientifico agota las posibilidades del conocimiento
y de que el progreso técnico equivale a desarrollo humano. Se
hace cada vez mas explicita la necesidad de pensar la identidad
cultural latinoamericana, la especificidad de su historia y la ori-
ginalidad de sus contribuciones.

Desde mediados del siglo XX hasta la actualidad, la filoso-
fia latinoamericana se caracteriza por una gran diversidad de
influencias: filosofia europea continental, filosofia analitica an-
gloamericana, marxismo occidental, corrientes propias como la
filosofia de la liberacién, la filosofia de la dependencia, el pen-
samiento decolonial, la teoria critica desde las Américas, entre
otras (Quintanilla, 2025; Ramaglia, 2025). Esta pluralidad no se
traduce en mera dispersidon, sino en una creatividad peculiar:
los filbsofos latinoamericanos se ven obligados a tomar posicidon
frente a multiples tradiciones, lo que los lleva a desarrollar un
notable ejercicio de comparaciéon, apropiacidn selectiva y ree-
laboracion critica.

En este entramado, el humanismo prdactico y el caracter con-
trahegemonico aparecen como rasgos transversales. Gonzdlez
(2025) destaca que una de las caracteristicas esenciales de la
filosofia en Ameérica Latina ha sido su orientacién hacia un huma-
nismo prdctico que se opone a las logicas dominantes, y que ha
pasado a formar parte sustantiva de la cultura occidental y uni-
versal. Este humanismo no se agota en declaraciones abstractas
sobre la dignidad humana; se expresa en andlisis criticos de la
pobreza, la violencia, la exclusién, el racismo, el patriarcado y la
destruccion ecoldgica, asi como en propuestas de transformacion
social que buscan articular justicia, democracia y reconocimiento
de las diferencias.

Precisamente por esta orientacién practica, la filosofia lati-
noamericana asume una dimensiéon liberadora con proyecciéon
mundial (Ramaglia, 2025). No se trata sélo de pensar la “situacién
latinoamericana”, sino de mostrar cémo dicha situacion ilumi-
na contradicciones mas amplias de la modernidad capitalista y

110



Sandra Campuzano / Alexandra Astudillo

colonial. La critica a las formas de dominacién que se ejercen
sobre las poblaciones latinoamericanas se presenta como una
critica ejemplar de los mecanismos globales de explotacion y
exclusién, lo que convierte al pensamiento de la regidon en inter-
locutor indispensable en los debates filoséficos contempordneos.

En la actualidad, uno de los debates mas intensos gira en tor-
no a la identidad y legitimidad de la filosofia latinoamericana
como tal. Ramaglia (2025) muestra que subsisten interrogantes
sobre qué la hace especifica y hasta qué punto tiene sentido
hablar de una “filosofia latinoamericana” en sentido fuerte. Esta
discusion no es meramente nominalista: cuestiona cudles son los
criterios a partir de los cuales se reconoce legitimidad filos6fica
—originalidad de problemas?, s;novedad de conceptos?, sconti-
nuidad con tradiciones candénicas?— y qué lugar se le asigna a
las filosofias producidas fuera del eje euroatlantico. Paniotova
(2025) sefiala que el debate sobre la especificidad de la filosofia
latinoamericana se ha enriquecido con la incorporacion de la
filosofia de la utopia como pardmetro adicional: la imaginaciéon
utopica, tan presente en el pensamiento de la region, se vuelve
un indicador de su modo singular de articular critica del presente
y proyectos de futuro.

La perspectiva decolonial y la filosofia de la liberacién han
aportado claves decisivas para reorientar estas discusiones.
Pinton (2025) muestra coémo Enrique Dussel, al reconstruir la
historia de la filosofia desde América Latinag, cuestiona radical-
mente el relato eurocéntrico que presenta la modernidad como
un proceso interno a Europa. Segun esta lectura, la constituciéon
del sujeto moderno presupone un ego conquiro anterior, forjado
en la conquista de América y en la objetivacion violenta del otro
colonial. La modernidad no puede entenderse sin la colonizacién;
por tanto, la filosofia latinoamericana no es una nota al pie de la
historia de la filosofia, sino un punto de vista privilegiado para
develar su nUcleo oculto.

Desde la perspectiva de la educacion para la liberacion, este
recorrido histérico no es un mero teldn de fondo. Cada una de
las etapas del pensamiento filosdfico latinoamericano ha dejado
huellas en las instituciones educativas, en los curriculos, en las
concepciones de sujeto y de conocimiento que circulan en las
aulas. La escoldstica colonial contribuyé a formar una cultura
escolar marcada por la autoridad, la repeticién y la jerarquia,
pero también abrid preguntas sobre la humanidad del otro que
hoy podemos releer en clave de derechos y reconocimiento. La
llustracion y el positivismo consolidaron el ideal de la educacién
pUblica y cientifica, pero a la vez naturalizaron visiones homo-
geneizadoras y excluyentes. El anti-positivismo y las corrientes

111



Filosofia latinoamericana y educacién para la liberaciéon

contempordneas de liberacion y decolonialidad han puesto en
cuestion estos modelos, proponiendo una educacién que reco-
nozca la pluralidad de saberes, la historicidad de las categorias
y la centralidad de los sujetos oprimidos como punto de partida
del proceso formativo.

Comprender las raices del pensamiento filoséfico latinoameri-
cano significa, por tanto, comprender también las raices de nues-
tras prdacticas educativas. Reconocer que la filosofia de la regién
se ha constituido como una lucha por la emancipacion intelectual
y social permite resignificar la educacion no como aparato de
adaptacion al orden existente, sino como espacio privilegiado
para continuar esa misma lucha en clave pedagdgica. Las aulas
pueden convertirse en lugares donde se recuperan criticamente
estas tradiciones, donde se hacen visibles las genealogias de la
dominacidon y las resistencias, y donde se cultiva un humanismo
practico y contrahegemonico orientado a la liberacién de los
sujetos y de los pueblos. En este sentido, el estudio de las raices
del pensamiento filoséfico latinoamericano no solo ilumina el
pasado, sino que ofrece claves imprescindibles para pensar hoy
una educacion verdaderamente liberadora.

Educacion, culturay emancipacion en el pensamiento de Paulo
Freire
La reflexion de Paulo Freire sobre educacion, culturay emancipa-
cion constituye uno de los giros mas radicales y fecundos de la
teoria pedagdgica contempordnea. Su pensamiento se inscribe
de manera orgdanica en la tradicion filosdfica latinoamericana de
cardacter criticoy contrahegemonico, en la medida en que parte
de la experiencia histérica de la opresion y la exclusion para
transformar la educacion en un campo de lucha simbélicay ma-
terial. Lejos de concebir la escuela como un espacio neutro, Freire
la entiende como un territorio en disputa en el que se deciden
formas de conciencia, modos de nombrar el mundo y posibili-
dades de accidon colectiva. Por eso, uno de sus aportes decisivos
consiste en desenmascarar la falsa neutralidad del proceso edu-
cativo: mostrar que toda practica pedagdgica, incluso cuando se
proclama “técnica” o “apolitica”, estd atravesada por relaciones
de poder, por supuestos sobre quién sabe, quién manda, quién
habla y quién obedece. Como subraya Williams (2019), Freire
insiste en que es fundamental que las personas vean a través de
la nocion engafiosa de que la educacidon es neutral; sélo cuando
se rompe ese espejismo puede comenzar un proceso reflexivo
sobre cdmo el poder configura la educaciéon y, en consecuencia,
la forma en que comprendemos tanto las condiciones opresivas
como a nosotros mismos.

112



Sandra Campuzano / Alexandra Astudillo

En esta critica se sitUa su conocida denuncia del “modelo banca-
rio” de educacion. Freire describe asi una estructura pedagdgica
en la que el docente deposita informacién en estudiantes conce-
bidos como recipientes vacios; el saber aparece como propiedad
del maestro, mientras el alumno queda reducido a la pasividad, a
la repeticion y a la obediencia. Este modelo, que puede parecer
simplemente tradicional o ineficiente, es en realidad funcional a
la reproduccién de la opresién: mantiene a las personas en una
posicion de dependencia, les impide elaborar su propia lectura
del mundo y naturaliza las jerarquias existentes. Resulta significa-
tivo que investigaciones recientes hayan mostrado la fecundidad
de estas categorias mas alld del campo estrictamente escolar:
Piedade y Messas (2024), por ejemplo, muestran cémo la criti-
ca freireana al modelo bancario y la propuesta de circulos de
cultura pueden iluminar incluso el encuentro clinico, revelando
como ciertas practicas terapéuticas también pueden volverse
“bancarias” al tratar a los pacientes como receptores pasivos en
lugar de interlocutores activos.

Frente a este modelo, Freire propone una concepcién radical-
mente distinta: la educacion como didlogo problematizador. Ello
implica un desplazamiento profundo de la relacién pedagdgica.
El maestro deja de ser el duefio del saber para convertirse en
coordinador de procesos de bUsqueda; los estudiantes dejan
de ser objetos para convertirse en sujetos de conocimiento; los
contenidos dejan de presentarse como verdades cerradas para
ser trabajados como problemas abiertos, vinculados a la vida
concreta de las comunidades. Williams (2019) subraya que la
Pedagogia del oprimido aboga precisamente por una educa-
cion problematizadora, en la que las personas participan ac-
tivamente en el desarrollo del conocimiento y lo articulan con
la accion transformadora. De este modo, aprender no significa
adaptarse mejor al mundo tal como es, sino comprometerse en
su transformacion.

El nUcleo de esta propuesta es el concepto de concientizacién
(conscientizagdo), que constituye el corazdon del proyecto eman-
cipador de Freire. La concientizacion no se reduce a tomar con-
ciencia en un sentido psicoldgico difuso; implica un proceso de
lectura critica del mundo, a través del cual los sujetos son capaces
de identificar las estructuras de opresion que organizan su vida
cotidiana, comprender sus raices histéricas y descubrirse a si
mismos como agentes capaces de intervenir sobre esa realidad.
Williams (2019) enfatiza que esta teoria de la concientizacion
pone en primer plano la dimensién cultural de la liberacidn: no
es posible emanciparse mientras los oprimidos acepten como
naturales las definiciones que los opresores hacen de ellos y de
su mundo.

113



Filosofia latinoamericana y educacién para la liberaciéon

Por eso Freire, en sintonia con Marx, Gramsci, Césaire o Stuart
Hall, insiste en que el primer paso para la liberacion es un rechazo
activo de las concepciones del opresor. Mientras los oprimidos
internalicen los discursos que los nombran como incapaces, in-
feriores, ignorantes o prescindibles, sequirdn atrapados en una
l6gica de dependencia simbdlica que impide cualquier proyecto
emancipador. Romper con esa mirada implica un gesto filosofico
de enorme envergadura: dejar de verse a través de los ojos del
dominador y comenzar a construir una autoimagen fundamen-
tada en la dignidad, la creatividad y la capacidad histérica de
los propios pueblos. La educacién, en clave freireana, es preci-
samente uno de los espacios privilegiados donde se disputa esa
autoimagen.

En esta disputa, la cultura adquiere un papel central. Contra
las perspectivas que reducen la cultura de los sectores populares
a folclore o residuo del pasado, Freire la concibe como un ver-
dadero reservorio de liberacién. Williams (2019) explica que la
cultura contiene las semillas de la emancipacion, pues condensa
la memoria histérica de resistencias, saberes practicos, formas
de organizacion, lenguajes y simbolos que permiten elaborar
respuestas nuevas frente a viejas y nuevas formas de opresion.
Desde esta perspectiva, las culturas indigenas, afrodescendien-
tes, campesinas y urbanas empobrecidas de América Latina no
son un obstdculo para la modernizaciéon, sino fuentes indispen-
sables de conocimiento y energia critica. Una educacién que las
ignore o las desprecie estara reproduciendo la ldgica colonial; una
educacién que las reconozca y las trabaje criticamente estard
contribuyendo a una praxis de libertad.

El enfoque problematizador de Freire se concreta pedagdqgica-
mente en el uso del didlogo como método y como ética. El didlogo,
en su pensamiento, no es una simple técnica de participacion
ni un recurso motivacional; es una relacion de reconocimiento
mutuo que afirma la igualdad fundamental de los interlocutores
en dignidad, aunque no en saber acumulado. En el didlogo autén-
tico, educadores y educandos se reconocen como inacabados,
como seres en proceso que necesitan del otro para comprender
mejor el mundo. Desde esa base de humildad y respeto, la tarea
pedagdgica consiste en colocar en el centro de la conversacion
temas generadores extraidos de la realidad de los estudiantes:
situaciones de injusticia, conflictos comunitarios, experiencias
de discriminacién, problemas laborales, ambientales o politicos.
Al analizar colectivamente estas situaciones, los participantes
elaboran categorias criticas, descubren conexiones estructurales
y ensayan posibles formas de accion.

114



Sandra Campuzano / Alexandra Astudillo

Esta estructura dialdgica adquiere una forma muy concreta en
los circulos de cultura, espacios colectivos en los que no se “dicta
clase”, sino que se investiga conjuntamente la realidad. Piedade
y Messas (2024) muestran que la l6gica del circulo de cultura
puede trasladarse incluso a la psicoterapia: en lugar de “aplicar”
técnicas al otro, el terapeuta invita al paciente a un proceso dia-
l6gico de comprensidn de si mismo y de su mundo, reconociendo
las dimensiones sociales y politicas de su sufrimiento. De manera
andloga, en el aula escolar o universitaria el circulo de cultura
se traduce en metodologias participativas donde el curriculo se
construye a partir de las preguntas y experiencias de los estu-
diantes, articuladas con saberes criticos sistematizados.

Las aplicaciones contempordaneas de la pedagogia freireana
en distintas dreas muestran su potencia y versatilidad. En edu-
cacion matematica, por ejemplo, Hurtado, Bermudez y Zuluaga
(2025) desarrollan una propuesta de pensamiento matematico
sociocritico que se fundamenta en la pedagogia emancipadora
de Freire y en la educacion matematica critica de Skovsmose.
En una intervencién en instituciones pUblicas colombianas, los
estudiantes eligieron temas socialmente relevantes y, a partir
de ellos, construyeron opiniones sustentadas en datos estadis-
ticos confiables. En este proceso, las matemdticas dejan de ser
un conjunto de ejercicios descontextualizados para convertirse
en herramienta de lectura critica de la realidad. El cambio en la
percepcion de los estudiantes es significativo: el 83,3 % mani-
festd que, tras la experiencia, comprende las matematicas como
medio para analizar fenédmenos sociales y sustentar argumentos
en debates pUblicos. La clase de matemdticas se convierte asien
un espacio de formaciéon ciudadana y emancipatoria.

La influencia freireana también se hace sentir en dmbitos
menos obvios, como la salud mental. Piedade y Messas (2024)
sugieren que la teoria educativa de Freire puede servir de base
para un nuevo paradigma en psicoterapia, al que denominan
“psicoterapia de los oprimidos”. En lugar de centrarse exclu-
sivamente en el individuo aislado, este enfoque reconoce que
muchos sufrimientos psiquicos estdn vinculados a condiciones
estructurales de injusticia, racismo, pobreza o violencia. El en-
cuentro terapéutico se concibe entonces como un espacio dialo-
gico donde la persona es invitada a comprender criticamente su
situacion y aimaginar, junto con el terapeuta y con otros, formas
de accion que apunten a la transformacién de esa realidad. La
salud mental deja de ser entendida sélo como adaptacion a un
entorno dado y pasa a concebirse como capacidad de actuar
sobre ese entorno.

115



Filosofia latinoamericana y educacién para la liberaciéon

El diglogo entre Freire y las nuevas formas de cultura juvenil
y medidatica confirma la vigencia de su pensamiento. Hayvon
(2024) explora como ciertas narrativas de ficcion especulativa
pueden funcionar como pedagogia de justicia social y antirra-
cista inspirada en Freire. La ficcion, al representar mundos posi-
bles, sistemas de opresidon y procesos de resistencia, ofrece un
terreno fértil para que los jbvenes desarrollen una conciencia
critica sobre sus propias realidades. Cuando estas narrativas se
trabajan en el aula a través de estrategias de lectura critica y
didlogo abierto, las y los estudiantes pueden reconocer analo-
gias entre las tramas de ficcion y las estructuras de poder que
atraviesan sus vidas, activando procesos de concientizacion que
no se limitan a la esfera racional, sino que movilizan emociones,
imaginacion e identificacion simbélica.

En todos estos contextos, la categoria freireana de praxis ac-
tua como eje articulador. La praxis es la unidad dialéctica entre
reflexion y acciéon: no se trata de pensar de manera abstracta
ni de actuar impulsivamente, sino de reflexionar sobre la prac-
tica para transformarla y, en ese movimiento, transformarse a si
mismo. Piedade y Messas (2024) proponen que este concepto
puede orientar tanto la investigacion como la practica clinica en
salud mental, configurando una praxis de libertad que reconozca
el vinculo entre opresion estructural y sufrimiento psiquico. En el
campo educativo, la praxis se traduce en un ciclo continuo: partir
de la realidad vivida, analizarla criticamente, planificar acciones
transformadoras, ejecutarlas y volver a analizarlas, generando
nuevos niveles de comprensidon y compromiso.

En el horizonte mas amplio de la filosofia latinoamericana, el
pensamiento de Freire se sitUa como uno de los componentes fun-
damentales de un proceso mas general de emancipaciéon mental
y contrahegemonica. Gonzdlez (2025) muestra que la filosofia en
Ameérica Latina se ha caracterizado por un humanismo prdactico
y por un cardcter contrahegemonico que la han convertido en
parte sustancial de la cultura filosdfica occidental y universal. La
obra de Freire encarna este humanismo prdctico: sus categorias
no son puramente académicas, sino instrumentos conceptuales
al servicio de los oprimidos para leer criticamente su situacién
y organizar su accion colectiva. Al mismo tiempo, su pedagogia
cuestiona frontalmente las formas escolares de reproduccion de
la dominacién, proponiendo en su lugar una educacion dialdgica,
situada y politicamente consciente.

Entender la educacién a la luz del pensamiento de Freire sig-
nifica, finalmente, asumirla como un acto de libertad. Cada aula
puede ser un espacio donde se naturalizan las desigualdades
o un laboratorio de democracia; un lugar donde se reprime la

116



Sandra Campuzano / Alexandra Astudillo

palabra de los estudiantes o un taller donde se aprende a hablar
y a escuchar criticamente; un dispositivo de adaptacion al orden
existente o una incubadora de sujetos capaces de imaginar y lu-
char por otros mundos posibles. La pedagogia freireana muestra
que la educacion no puede sustraerse a esta disyuntiva. En el
contexto latinoamericano, marcado por profundas desigualdades
y por una larga historia de resistencias, recuperar las intuiciones
de Freire no es un ejercicio nostalgico, sino una condicién para
pensar seriamente una educacidon que esté a la altura de los
desafios emancipatorios de nuestro tiempo.

Filosofia de la liberacion y justicia social

La filosofia de la liberacion, surgida en el contexto latinoame-
ricano pero hoy en didlogo con multiples tradiciones criticas,
constituye un horizonte tedrico desde el cual la justicia social
y la transformacidén educativa dejan de ser “temas” opcionales
para convertirse en el nucleo mismo de la reflexion filosoéfica y
pedagodgica. Desde esta perspectiva, toda prdactica educativa
se inscribe en relaciones histdricas de dominacién y resistencia:
puede contribuir a reproducir el orden vigente o puede convertir-
se en praxis liberadora, es decir, en accion-reflexién orientada a
la dignidad, la igualdad y la participacién de los historicamente
excluidos. Por eso, la filosofia de la liberacion no se limita a ana-
lizar estructuras de opresidon; exige redefinir el sentido mismo
de educar: sformamos para adaptarse o para cuestionar? ;para
obedecer o para intervenir criticamente en el mundo?

En este horizonte, la pedagogia critica se comprende como
traduccién educativa de la filosofia de la liberacion. Lejos de ser
un “método” mas, implica una reconfiguraciéon profunda de la
forma en que entendemos la tarea docente, la organizacién cu-
rricular y la relacion con los saberes. Una de las contribuciones
centrales de esta linea la ofrece Godmez (2022), al insistir en que
la formacion inicial de docentes para la democracia y la justicia
social requiere superar una serie de dualidades que estructuran
la cultura escolar: teoria/prdactica, investigacién/docencia, ense-
flanza/aprendizaje, aprendizaje individual/aprendizaje coope-
rativo, educacién bancaria/educacion problematizadora. Estas
dicotomias no son neutras: organizan la escuela como espacio
de fragmentacion, jerarquia y pasividad. Mientras la teoria se
“explica” en la universidad y la prdactica “se hace” en la escuela;
mientras la investigacion es patrimonio del experto y la docencia
del profesor de aula; mientras el docente “ensefia” y el estudian-
te “aprende”, se consolida un modelo vertical que desactiva la
potencia transformadora de la reflexiéon colectiva.

117



Filosofia latinoamericana y educacién para la liberaciéon

Desde la filosofia de la liberacion, estas dualidades deben ser
desmontadas a través de la praxis. Gomez (2022) muestra coémo
el aprendizaje permite articular teoria y practica en un mismo
movimiento: los futuros docentes no sélo leen sobre justicia so-
cial, sino que se implican en contextos concretos, analizando con
las comunidades situaciones de desigualdad, disefiando inter-
venciones pedagodgicas y reflexionando criticamente sobre sus
propios supuestos. De este modo, la concientizaciéon deja de ser
un concepto abstracto para convertirse en experiencia formati-
va: los y las docentes aprenden a leer la escuela como espacio
politico, a reconocer como el curriculo, la evaluacién y la gestion
cotidiana pueden reproducir exclusiones o, por el contrario, abrir
grietas de emancipacion.

Esta concientizacion es el hilo que conecta la filosofia de la
liberacion con las pedagogias antiopresivas actuales. Una de
sus expresiones mads significativas es la educacidon abolicionista
en la formacion docente. Buono (2024) muestra cémo progra-
mas de formacion inicial pueden reorganizarse explicitamente
para “producir educadores abolicionistas”, es decir, docentes
capaces de trabajar por la abolicion de estructuras racistas y
de otras formas de opresién. En este enfoque, la filosofia de la
liberacion se traduce en un entramado pedagdgico que integra la
pedagogia critica, el pensamiento feminista chicano/latino y una
ensefianza cultural e historicamente sensible. No se trata solo de
“sensibilizar”, sino de trabajar en profundidad contenidos como
identidad, justicia y sesgos, genio intergeneracional, libertad
imaginada y abolicién (Buono, 2024). Cada unidad cuestiona la
pretendida neutralidad del aula: ;qué historias se cuentan? ;qué
cuerpos se consideran normativos? ;qué lenguajes se legitiman?
squién tiene autoridad para nombrar la realidad?

La justicia social, en esta clave, no se reduce a afadir “temas”
de diversidad al curriculo, sino a transformar las relaciones de
poder en la escuela. Hamilton, Cureton y Christensen (2024) lo
muestran de manera sugerente a través del teatro aplicado y,
en particular, del teatro del oprimido. Aunque su trabajo se sitUa
en el dmbito del trabajo social, las implicaciones pedagdgicas
son directas: cuando las personas participan en dindmicas dra-
mdaticas que recrean situaciones de opresidon, no sélo analizan
racionalmente la injusticia; la encarnan, la sienten, la discuten y
ensayan colectivamente alternativas. El aula deja de ser un espa-
cio de recepcion de contenidos para convertirse en laboratorio de
posibilidades: se dramatizan conflictos cotidianos (racismo, se-
xismo, precariedad, violencia institucional), se exploran diversas
respuestas, se construyen nuevas escenas. Este tipo de prdacticas
encarna la lbgica de la filosofia de la liberacién: la transformacion

118



Sandra Campuzano / Alexandra Astudillo

no se decreta desde la teoria, se practica, se ensaya, se corrige
y se profundiza en comunidad.

La misma logica relacional aparece en las comunidades de
practica como espacios de formacion docente para la justicia
social. Damjanovic y Ward (2023) analizan cdémo comunidades
de educadoras de primera infancia pueden funcionar como “pla-
taformas de lanzamiento” para planificar justicia social. Estos
colectivos ofrecen un entorno seguro para que las docentes com-
partan tensiones, fracasos y dudas en torno a la incorporaciéon
de temas de justicia social en proyectos con nifios pequefios. Al
hacerlo, reconfiguran qué se entiende por “saber pedagdgico”:
no es sdlo dominio de técnicas, sino capacidad de escuchar a
los nifios, de reconocer sus formas de nombrar el mundo y de
centrar sus experiencias como fuentes legitimas de verdad. La
filosofia de la liberacion se concreta aqui en un desplazamiento
epistémico: los niflos dejan de ser objetos de intervenciéon para
convertirse en sujetos que producen conocimientos sobre su
realidad, y las docentes pasan de ser ejecutoras de programas
a investigadoras criticas de su propia practica.

La dimension racial de lajusticia social pone de relieve otro eje
central de la filosofia de la liberacion contempordanea: la critica
al racismo estructural y, en particular, al antinegritud como ma-
triz de organizacion de los sistemas educativos. Coles y Stanley
(2021) sostienen que las actuales configuraciones de los progra-
mas de formacién docente son incapaces de preparar educado-
res que ensefien “a través de la permanencia del antinegritud”,
es decir, reconociendo que el racismo contra las personas negras
no es un residuo del pasado, sino una estructura vigente que or-
ganiza expectativas, oportunidades y violencias. La pedagogia
“color-evasiva” —que proclama no ver razas ni diferencias— se
revela como profundamente coémplice: al negarse a nombrar el
racismo, lo perpetla. Frente a esta evasion, Coles y Stanley (2021)
recuperan prdcticas histdoricas de comunidades negras —inno-
vacién espiritual, pensamiento interseccional, fugitive thought,
afrofuturismo, sustentabilidad cultural— como fuentes de una
pedagogia de liberacion negra. En clave de filosofia de la libe-
racién, esto implica desplazar el foco desde el déficit hacia la
agencia histérica de comunidades que, a pesar de la opresion,
han creado saberes, instituciones y estrategias de supervivencia
y resistencia que la escuela debe reconocer y potenciar.

La justicia social, entendida desde esta perspectiva, exige
ademds una lectura interseccional de las luchas. La filosofia de
la liberacidon no se limita a la relacion oprimido/opresor en abs-
tracto, sino que se pregunta por los cruces entre clase, raza,
género, sexualidad, edad, territorio, etc. El andlisis de Bidegain,

119



Filosofia latinoamericana y educacién para la liberaciéon

Freigedo y Goinheix (2024) sobre la “nueva agenda de dere-
chos” en Uruguay ofrece un ejemplo claro: a través de méto-
dos de andlisis de redes muestran cémo durante los gobiernos
progresistas (2005-2020) distintas organizaciones articularon
coaliciones tematicas que permitieron impulsar reformas lega-
les significativas. Aunque la red presentaba segmentaciones, la
existencia de nodos intermediarios facilitd la articulacién entre
movimientos diversos. Desde una lectura pedagdgica, este caso
ilustra que la justicia social no se construye de manera aislada
en cada aula, sino que requiere insertar la accién educativa en
tramas mds amplias de movimientos sociales y coaliciones. La
filosofia de la liberacién, por tanto, invita a pensar la escuela
no sdlo como espacio de resistencia, sino como nodo dentro de
redes interseccionales de lucha.

En el plano didactico, todo lo anterior se traduce en decisiones
curriculares y metodoldgicas concretas. Inspirados en Gomez
(2022), podemos afirmar que una formacidén docente orientada
por la filosofia de la liberacién debe:integrar proyectos de apren-
dizaje servicio que conecten los contenidos con necesidades
reales de comunidades; trabajar con investigacion-accion para
gue los docentes en formacidon aprendan a leer criticamente
sus contextos y a intervenir en ellos; y estructurar experiencias
colectivas de reflexion donde se problematice la propia posicion
de los futuros docentes en sistemas de privilegio y opresién. No
basta con “agregar” una asignatura de ética o de derechos hu-
manos: se trata de reorganizar los planes de estudio de modo
que la justicia social sea un criterio transversal para seleccionar
contenidos, disefiar actividades y evaluar procesos.

De forma andloga, las propuestas abolicionistas descritas por
Buono (2024) sugieren que el curriculo de formacion docente
debe incluir deliberadamente espacios para trabajar la identi-
dad (personal, profesional, colectiva), la justicia y el anti-sesgo,
la recuperacion del “genio intergeneracional” de comunidades
histéricamente marginadas, y la imaginacion politica de futuros
distintos. La filosofia de la liberacion aporta aqui su insistencia
en que no hay emancipacién sin utopia concreta: no basta con
criticar, es necesario ejercitar la imaginacion de otros mundos
posibles, lo que en educacion se traduce en ejercicios de pro-
yeccioéon, disefio de escuelas alternativas, dramatizaciones de
futuros, proyectos de intervencién comunitaria y otras practicas
gue entrenan la capacidad de sofar con rigor.

Las practicas performativas inspiradas en el teatro del opri-
mido (Hamilton et al,, 2024) y las comunidades de prdactica para
la justicia social (Damjanovic & Ward, 2023) muestran, por su

120



Sandra Campuzano / Alexandra Astudillo

parte, que la liberacidn no se aprende sélo discursivamente. Se
aprende poniendo el cuerpo: negociando conflictos en el aula,
construyendo reglas colectivas de convivencia, dramatizando
escenas de discriminacion cotidiona y ensayando respuestas,
revisando criticamente los textos que se leen y las voces que se
escuchan, abriendo espacios para que estudiantes y docentes
compartan sus experiencias de opresiéon y de resistencia. La fi-
losofia de la liberacidn, en este sentido, no propone Unicamente
una nueva teoria de lajusticia, sino una pedagogia de la escucha,
del conflicto y de la accidon compartida.

Todo lo anterior permite comprender que la filosofia de la
liberacion y lajusticia social en educacién no conforman un “afa-
dido ético” a un sistema escolar ya definido, sino un proyecto de
reconfiguracion profunda. Este proyecto implica, al menos, tres
desplazamientos centrales. Primero, un desplazamiento epis-
témico: reconocer como saberes legitimos los conocimientos
producidos por comunidades oprimidas, por niAos y nifias, por
pueblos indigenas, por movimientos sociales, y no sélo por la
academia hegemonica. Segundo, un desplazamiento politico:
asumir que ensefar es siempre tomar partido, no en el sentido de
adoctrinar, sino en el de optar por la dignidad de los vulnerados,
por la ampliacién de derechos y por la democratizacion real de
la palabra y de las decisiones escolares. Tercero, un desplaza-
miento metodoldgico: abandonar la comodidad de la educacién
bancaria y de las practicas color-evasivas (Coles & Stanley, 2021)
para adoptar pedagogias problematizadoras, abolicionistas, in-
terseccionales y dialégicas que movilicen la reflexidon y la accién.

En Ultima instancia, la filosofia de la liberacién aplicada a la
educacioninvita a formar docentes y estudiantes que se reconoz-
can como sujetos histéricos, situados en tramas de poder, pero
tambien capaces de intervenir en ellas. Una educacion para la
liberacion no se contenta con describir la injusticia; acompafa a
quienes la padecen en procesos de organizacion, creacion cultu-
ral, imaginacién politica y accion transformadora. En esa medida,
la justicia social deja de ser un ideal abstracto para convertirse
en criterio cotidiano que orienta las decisiones pedagdgicas mas
concretas: quée se ensefia, cOmo se ensefia, con quién se ensefia
y, sobre todo, para qué se ensefia. Solo asi la escuela puede aspi-
rar a ser un espacio coherente con la promesa liberadora que la
filosofia latinoamericana ha colocado en el centro de su reflexion.

121



Filosofia latinoamericana y educacién para la liberaciéon

Interculturalidad y epistemologias del sur

La articulacion entre interculturalidad y epistemologias del sur
supone un giro profundo en la forma de entender el conocimien-
to, la educacion y lajusticia en nuestras sociedades. No se trata
simplemente de “incluir la diversidad” como un adorno curricular,
sino de cuestionar las bases mismas sobre las que se ha cons-
truido la idea de conocimiento vdlido. Las epistemologias del sur,
tal como subrayan Ulloa, Herndndez y Vega-Gutiérrez (2024), se
presentan como un marco que desestabiliza el monopolio episté-
mico del Norte globaly del canon eurocéntrico, abriendo espacio
para formas alternativas de conocer, interpretar y transformar la
realidad. En el dmbito educativo, esto se traduce en una critica
directa a modelos de formacién docente y de investigacién que
han asumido como universales categorias, métodos y problemas
surgidos de trayectorias histéricas ajenas a las del sur global,
particularmente a las latinoamericanas.

Este desplazamiento epistemoldgico estd estrechamente li-
gado a la critica de los paradigmas ambientales y juridicos do-
minantes. Hall (2023) muestra como los marcos internacionales
en torno a la naturaleza y los derechos siguen atravesados por
una concepcién profundamente eurocéntrica segun la cual la
humanidad se sitUa “por encima” o “fuera” de la naturaleza. Tal
separacion no es neutra: responde a una larga historia de domi-
nacién colonial en la que la naturaleza fue reducida a recurso
explotable y las cosmovisiones indigenas relegadas a supersti-
ciones o creencias “pre-cientificas”. Desde las epistemologias del
sur, en cambio, se insiste en que muchas tradiciones indigenas
conciben la naturaleza como sujeto de derechos, como tejido de
relaciones del cual los humanos forman parte. Esta perspectiva
obliga a repensar no sélo el derecho, sino también los conteni-
dos, lenguajes y prdacticas de la educacién: ;que significa educar
para la ciudadania en sociedades que dependen ecolégicamente
de territorios devastados por l6gicas extractivistas? ;que lugar
tienen en el curriculo las ontologias que no separan de forma
radical cultura y naturaleza (Hall, 2023)7?

La nocién de pluriversalidad ocupa aqui un lugar clave. Atuire
(2023) enfatiza que decolonizar el conocimiento no significa
simplemente “afladir” voces del sur a un canon preexistente, sino
reconocer que no existe una Unica forma legitima de conocer y
que el ideal de “universalidad” que ha guiado a la modernidad
occidental ha funcionado de hecho como universalismo exclu-
yente. La pluriversalidad implica aceptar que distintas culturas,
tradiciones y pueblos han elaborado formas rigurosas y cohe-
rentes de conocimiento que no necesitan traducirse ni medirse
continuamente con los paradmetros del Norte global para ser

122



Sandra Campuzano / Alexandra Astudillo

consideradas validas. Este cambio exige una actitud epistémica
distinta: alejarse de la superioridad cultural y adoptar lo que
Atuire llama una “posicion mas humilde”, capaz de ver a otros —
aungue sean econdmicamente mas pobres o estén fuera de las
instituciones de prestigio— como iguales en dignidad cognitiva.

Esta exigencia no es puramente tedrica: afecta directamente
a las instituciones encargadas de producir y legitimar el cono-
cimiento. Atuire (2023) observa que las universidades, espe-
cialmente en campos como la salud global, constituyen nodos
centrales de reproduccion de la desigualdad epistémica: los
principales programas, rankings y centros de referencia se con-
centran en el Norte global, mientras que los saberes y practicas
del sur son subordinados a la categoria de “locales”, “comple-
mentarios” o “tradicionales”. Ademads, la ley se ha empleado con
frecuencia para marginalizar formas no biomédicas de entender
la salud, imponiendo estdndares que colocan sistematicamente
en desventaja a otros modelos de atencién. En este contexto, la
pregunta por quién representa al sur en foros internacionales no
es menor: ;se elige a quienes reproducen la agenda del Norte
0 a quienes son capaces de introducir y sostener perspectivas
epistémicas distintas (Atuire, 2023)? Para revertir esta dindmica,
Atuire propone recuperar el principio de subsidiariedad: fortale-
cer la agencia de organizaciones locales, permitiendo que sean
ellas quienes definan problemas y soluciones desde sus propios
marcos, en lugar de ser simplemente “beneficiarias” de iniciativas
disefiadas desde arriba.

En elterreno de la educacion teoldgica africana, Nanthambwe
(2025) muestra cdémo laintegracion de sistemas de conocimiento
indigena africano como recursos teoldgicos legitimos ejemplifica
este giro decolonial. Frente a una teologia fuertemente marcada
por categorias europeas y ajena a las realidades del sur de Africa,
la incorporacion de conocimientos, practicasy simbolos propios
de las comunidades africanas permite construir una educaciéon
teoldgica mas contextual, critica y transformadora. No se trata
s6lo de traducir contenidos, sino de reconocer que las pregun-
tas fundamentales han sido pensadas y vividas desde matrices
culturales especificas, cuya exclusion empobrece tanto a las
iglesias como a las academias. La propuesta de Nanthambwe
(2025) es emblemdatica de lo que significa, en clave intercultural,
construir un didlogo en que los saberes indigenas no llegan como
“ilustraciones” de teorias externas, sino como fuentes normativas
y epistémicas a la par de las tradiciones occidentales.

La interculturalidad, entendida desde esta perspectiva, des-
borda la idea minima de “convivencia entre culturas” y se vuel-
ve un proyecto de reconfiguraciéon de relaciones de poder. El
estudio de Goenechea, Alvarez y Belkat (2024) sobre jévenes

123



Filosofia latinoamericana y educacién para la liberaciéon

en el espacio fronterizo del Estrecho de Gibraltar permite visua-
lizar esta complejidad. Alli, la frontera no sélo separa dos paises
(Espafia y Marruecos) y dos continentes (Europa y Africa), sino
gue condensa pertenencias religiosas, lingUisticas y culturales
diversas. Las entrevistas a jovenes de Algeciras, La Linea, Tanger
y Tetudn muestran que, aunque la diversidad cultural se percibe
generalmente como algo positivo, ciertas cuestiones se con-
vierten en puntos de friccién. Estas tensiones evidencian que la
interculturalidad no emerge de manera automatica del simple
contacto entre culturas: requiere procesos de negociaciéon, reco-
nocimiento y confrontacion de valores muy arraigados.

Desde una filosofia de la educacion situada en América Latina,
estos hallazgos invitan a pensar la interculturalidad no como un
programa decorativo, sino como una practica critica. En el aula,
esto significair mas alld de las celebraciones folkloricas y trabajar
con los estudiantes las contradicciones, miedos y prejuicios que
atraviesan sus propias experiencias interculturales. Por ejemplo,
a partir del caso del Estrecho de Gibraltar, un docente de filosofia
podria proponer a sus estudiantes analizar como nociones como
“libertad”, “autoridad” o “rol de la mujer” adquieren significados
distintos segun los contextos, e invitarles a dialogar con jovenes
de otros territorios mediante proyectos colaborativos, foros vir-
tuales o estudios comparados. La interculturalidad se convierte
entonces en un ejercicio filosdfico y ético: aprender a escuchar,
argumentar y revisar los propios supuestos sin renunciar a la
critica de practicas injustas o discriminatorias (Goenechea et
al.,, 2024).

Las epistemologias del sur proporcionan claves poderosas para
repensar también las pedagogias dominantes. Jayawickrama y
Chakraborty (2024) analizan cémo la educacion moderna ha
sido entendida, en muchas partes del mundo, como la Unica via
legitima de aprendizaje, desplazando y descalificando peda-
gogias ancestrales de Asia, Africa y las Américas bajo etiquetas
como “primitivas”, “no cientificas” o “meramente tradicionales”.
Esta exclusion ha generado lo que denominan una “monocul-
tura de la mente”: un paisaje educativo donde sélo un tipo de
racionalidad, de relacién con la naturaleza y con la comunidad
es considerado valioso. Frente a ello, su propuesta de aprender
de pedagogias sudasidticas antiguas abre horizontes para pen-
sar una educacién orientada a la salud humana y planetaria,
basada en la interdependencia y la responsabilidad ecoldgica
(Jayawickrama & Chakraborty, 2024). Desde una perspectiva
latinoamericana, este llamado resuena fuertemente con las pe-
dagogias indigenas y comunitarias que conciben el aprendizaje
como vinculo con la tierra, con los ancestros y con el tejido social.

124



Sandra Campuzano / Alexandra Astudillo

La formacion de investigadores y docentes es un espacio privi-
legiado para laincorporacion sistemdatica de estas perspectivas.
Ulloa, Herndndez y Vega-Gutiérrez (2024) muestran cémo, en la
formacion inicial del profesorado, trabajar explicitamente con la
epistemologia del sur permite que los futuros docentes desarro-
llen una comprensién mas critica del conocimiento educativo. En
lugar de aprender a aplicar acriticamente “teorias universales”,
los estudiantes son invitados a reconocer las relaciones de poder
gue configuran lo que se considera saber valido, a valorar cono-
cimientos situados y a generar investigaciones que den cuenta
de las realidades sociales y educativas de sus propios contex-
tos. Esta formaciéon basada en la epistemologia del sur no soélo
favorece el pensamiento critico, sino que también habilita a los
docentes como investigadores capaces de cuestionar narrativas
dominantes y proponer alternativas pedagodgicas ancladas en las
necesidades de sus comunidades (Ulloa et al., 2024).

Sin embargo, la integracion de epistemologias del sur y pro-
yectos interculturales enfrenta obstdaculos estructurales signifi-
cativos. Muchos sistemas educativos siguen evaluando la calidad
del conocimiento segUn criterios externos y rankings internacio-
nales que privilegian la produccién cientifica del Norte global
(Atuire, 2023). Del mismo modo, los programas curriculares se
disefian a menudo a partir de estandares transnacionales que
dejan poco margen para la contextualizaciéon. Esto genera una
tension permanente: por un lado, se exige a las instituciones del
sur “internacionalizarse” segin pardmetros ajenos; por otro, se les
pide que “atiendan a su contexto local”, sin dotarlas de recursos
o autonomia para redefinir criterios y contenidos. Para avanzar
hacia una interculturalidad auténtica, es necesario revisar estos
marcos de evaluacion, fortalecer redes académicas Sur-Sur y
crear espacios donde las universidades y escuelas del sur pue-
dan definir, en didlogo, sus prioridades epistémicas y educativas.

En la practica pedagodgica, la conjuncion de interculturalidad
y epistemologias del sur abre multiples posibilidades didacticas.
Por ejemplo, en cursos de filosofia, ciencias sociales o educacion
ambiental, el docente puede proponer proyectos de investigacion
escolar en los que los estudiantes comparen distintos modos de
nombrar y comprender la naturaleza: conceptos juridicos occi-
dentales sobre derechos ambientales y cosmovisiones indigenas
que conciben rios, montafias o bosques como seres vivos dotados
de agencia (Hall, 2023). También puede incorporar textos, relatos
orales o practicas rituales de pueblos originarios como fuentes
filosdficas en si mismas, no sélo como “contexto cultural” para
ilustrar teorias europeas. Asimismo, en la formacién docente,
pueden desarrollarse seminarios donde se discutan criticamente

125



Filosofia latinoamericana y educacién para la liberaciéon

las nociones de universalidad, objetividad y neutralidad a la luz
de experiencias de exclusidén epistémica en contextos escolares
concretos (Ulloa et al.,, 2024).

Desde la perspectiva de la educacion para la ciudadania, la
interculturalidad critica invita a comprender que la participa-
cion democrdtica no puede separarse de la justicia epistémica.
Formar ciudadanos interculturales no es Unicamente ensefiar
tolerancia, sino capacitar para reconocer asimetrias de voz, de
autoridad y de visibilidad en el espacio publico. Esto implica
preguntarse: ;qué saberes y qué lenguas pueden circular legiti-
mamente en la escuela, en los medios y en las instituciones? ;quée
relatos historicos se consideran “oficiales” y cudles se relegan ala
memoria comunitaria? ;quiénes son reconocidos como expertos
Yy quiénes son sistematicamente silenciados? Las epistemologias
del sur ayudan a mostrar que estas preguntas no son marginales,
sino centrales para pensar una democracia realmente plural.

En sintesis, la articulacion entre interculturalidad y epistemolo-
gias del sur apunta hacia la construcciéon de un proyecto educa-
tivo y filoséfico pluriversal, en el que la diversidad de saberes no
sea un problema a gestionar, sino la condicion de posibilidad de
un mundo mdas justo. Ello requiere transformar tanto las estructu-
ras de produccidn de conocimiento como las practicas cotidianas
en las aulas: diversificar los referentes tedricos, revisar los cri-
terios de legitimacién, abrir espacios de didlogo entre saberes,
reconocer la autoridad epistémica de pueblos histéricamente
subordinados y formar docentes e investigadores capaces de
situarse criticamente frente a los legados del colonialismo. Solo
asi la interculturalidad dejard de ser un discurso retérico para
convertirse en una practica real de reconocimiento, reciprocidad
y co-construccion de futuros compartidos.

La diddctica filoséfica en América Latina: hacia una peda-
gogia de la esperanza

La ensefianza de la filosofia en América Latina enfrenta un desafio
que va mucho mas alld de “hacer pasar” por el aula una lista de
autores y conceptos. En el caso colombiano existe una brecha
evidente entre los objetivos declarados y las practicas reales. En
el discurso oficial se insiste en que la filosofia debe desarrollar
pensamiento critico; sin embargo, en la prdactica predominan
modelos de pedagogia tradicional donde el curriculo se reduce
al plan de estudios y éste, a su vez, a un recorrido histérico por
doctrinas y escuelas, con escaso espacio para la reflexion ge-
nuina, el didlogo y la problematizacién del contexto inmediato
del estudiantado (Pefia, 2023). La filosofia se convierte asi en un

126



Sandra Campuzano / Alexandra Astudillo

saber que se memoriza y se repite, mas que en una practica viva
de pensar el mundo y a si mismos.

Este desfase no es so6lo metodoldgico, sino también politico
y axiologico. Pefia (2023) subraya que lo que estd en crisis no
es Unicamente “coémo” se ensefia filosofia, sino la falta de clari-
dad sobre “para qué” se ensefa. Los objetivos formativos no se
traducen en decisiones curriculares ni evaluativas coherentes:
los criterios de evaluacién siguen privilegiando la repeticiéon de
contenidos histéricos; los manuales de estudio se organizan como
resUmenes cronoldgicos de “grandes fildsofos”; las preguntas de
examen se orientan a fechas, definiciones y rétulos doctrinales.
Esta incoherencia genera un efecto de desgaste: la filosofia apa-
rece como una asignatura noble en el papel, pero irrelevante en
la experiencia cotidiana de los estudiantes, que no encuentran en
ella herramientas para comprender las violencias, desigualdades
y precariedades que atraviesan sus vidas.

En este escenario, insistir en “un poco mas de participacion”
o “hacer clases mas dindmicas” no basta. Lo que se requiere es
recuperar y actualizar las tradiciones de pedagogia critica que
se han desarrollado en América Latina y que aportan no sélo
técnicas, sino marcos tedricos y politicos para repensar la di-
ddactica filosdfica desde la region. Medina (2024) muestra como
la Pedagogia Critica Latinoamericana puede servir como base
para recomponer un pensamiento pedagdgico propio, apoyado
en miradas socioculturales que problematizan la comunicacién
educativa y la “gestualidad” del aula: quién habla, quién puede
preguntar, qué emociones se legitiman, qué cuerpos y saberes
son escuchados. En esta perspectiva, autores como Paulo Freire,
Mario Kapliun o Francisco Gutiérrez ya no son nombres “comple-
mentarios” a la filosofia, sino pilares para pensar una diddctica
filosofica situada, que asume la educacion como practica politica,
dialdgica y emancipadora (Medina, 2024).

Desde esta tradicion critico-latinoamericana, la problemati-
zacion de la realidad se vuelve una estrategia diddactica central.
Pefia (2023) enfatiza que la ensefianza de la filosofia puede y
debe partir de los problemas concretos que viven los estudiantes:
violencias territoriales, exclusiones de género, racismo cotidiano,
consumismo, destrucciéon ambiental, precariedad laboral. En vez
de comenzar con definiciones abstractas de “ser”, “conocimiento”
o “justicia”, se trata de iniciar en preguntas encarnadas: spor qué
en nuestro barrio la policia trata de una manera a unos jévenes
y de otra a otros?, squé es “éxito” cuando la mayoria no accede
a empleo digno?, ;qué significa “ser libre” en un contexto de en-
deudamiento y vigilancia digital permanente? A partir de estas

127



Filosofia latinoamericana y educacién para la liberaciéon

problemdticas, los conceptos filosoficos se vuelven herramientas
de lectura critica, y no fines en si mismos.

Las estrategias IUdicas e innovadoras que propone Pefia
(2023) no son mero aderezo motivacional. El juego dramdtico
para reconstruir dilemas ético-politicos, los debates socrdticos
organizados en torno a noticias locales, los proyectos de inves-
tigacion filosofica colaborativa sobre fendmenos del entorno o
los laboratorios de argumentacion donde se analizan discursos
medidticos, son dindmicas que modifican la posicién del estu-
diante: de receptor pasivo de contenidos a sujeto que interroga,
compara, argumenta y toma posicion. Cuando estas estrategias
se articulan con objetivos claros de formacion ciudadana y con
evaluaciones que valoran el proceso de pensamiento, la filosofia
recupera su lugar como espacio privilegiado para aprender a
pensar y a pensarse en relacién con los otros.

Una didactica filosdfica de inspiracion latinoamericana no
puede, ademds, encerrar la filosofia en una caja aislada de las
ciencias y de otros saberes escolares. Silva y Bittencourtt (2023)
recuerdan que, en cualquier disciplina, ciencia y filosofia com-
parten un objetivo comiUn: aumentar el conocimiento. Mientras la
ciencia busca comprender la realidad a través de observacion,
verificacién y experiencia, la filosofia interroga los fines de la
vida humana, la naturaleza del ser, los alcances y limites del co-
nocer, mediante la intuicion, la introspeccién y el razonamiento
critico (Silva & Bittencourtt, 2023). Esta relacion sugiere que una
diddactica filosofica robusta debe crear puentes permanentes
con las ciencias, no para “filosofar sobre la ciencia” de manera
abstracta, sino para acompafar a los estudiantes en la reflexién
sobre qué presupuestos, valores e intereses estan implicados en
la produccién cientifica de su época.

Enla practica, esto podria traducirse, por ejemplo, en unidades
didacticas compartidas entre filosofia y ciencias naturales sobre
cambio climatico, donde ademds de revisar datos y modelos
causales, se discutan interrogantes éticas y politicas: ;quiénes
causan mas emisiones y quiénes sufren mds sus efectos?, ;que
nociones de progreso sustentan los modelos extractivistas?, s;qué
significa “evidencia” cuando distintos grupos sociales descon-
fian de instituciones cientificas? O en proyectos entre filosofia
y ciencias sociales donde se analicen estadisticas sobre pobre-
za o desigualdad a la luz de preguntas sobre justicia, mérito y
derechos. Como sugieren Silva y Bittencourtt (2023), la ciencia
de cualquier disciplina estd intimamente ligada a su filosofia;
recuperar esa conexién es clave para que los estudiantes com-
prendan que el saber no es neutral, sino histéricamente situado
y normativamente cargado.

128



Sandra Campuzano / Alexandra Astudillo

La transformacién de la diddactica filoséfica exige también re-
pensar los dispositivos institucionales de formacién docente.
Domenech (2023), al estudiar la experiencia del Institut-Escola
de la Generalitat en Catalufia y su vinculo bidireccional con el
Seminari de Pedagogia de la Universitat de Barcelona, muestra
coémo la coordinacion entre centros de experimentacion practica
y espacios académicos de reflexion permite introducir nuevas
pedagogias, problematizar contenidos y ensayar formas distin-
tas de relacién pedagdgica. Aunque se trate de una experiencia
europeaq, la leccion que deja es profundamente pertinente para
Ameérica Latina: sin un trabajo conjunto y continuado entre escue-
las y universidades, la innovacion diddactica se vuelve episédica
y dependiente de iniciativas individuales.

Trasladada al campo de la filosofia en América Latina, esta ex-
periencia sugiere la necesidad de construir “escuelas laboratorio”
o redes de instituciones donde se puedan ensayar modalidades
de ensefianza filosofica basadas en proyectos, investigacion-ac-
cion, metodologias dialdgicas y evaluacién formativa, mientras
las facultades de educacién y filosofia acompafian con marcos
tedricos y sistematizacion critica de estas practicas. Sélo asi la
diddactica filosofica dejard de depender de esfuerzos aislados de
algunos docentes entusiastas y pasard a ser una tarea institu-
cionalmente sostenida (Domenech, 2023).

En este horizonte se inscribe la idea de una pedagogia de la
esperanza aplicada a la filosofia. Hablar de esperanza no significa
adoptar una actitud ingenua o voluntarista, sino afirmar que la
educacion filoséfica puede abrir horizontes de posibilidad alli
donde la experiencia cotidiana de los estudiantes estd marcada
por la violencia, la precariedad y el desencanto. La esperanza, en
este sentido, es una categoria politica y pedagdgica: nombra la
conviccién de que los sujetos pueden comprender criticamente
su mundo y actuar para transformarlo, aunque sea en escalas
pequefas, en el aula, en el barrio, en la comunidad escolar. La
filosofia, cuando se ensefia como ejercicio de preguntas y de
imaginacion critica, ayuda precisamente a ensayar esos “otros
mundos posibles”, a poner en cuestioén lo que se presenta como
inevitable, a construir narrativas alternativas frente al fatalismo.

Esta pedagogia de la esperanza requiere, sin embargo, con-
diciones concretas. Supone tiempos y espacios en el curriculo
que no estén absorbidos totalmente por la presion de pruebas
estandarizadas; demanda procesos serios de formacién inicial y
continua del profesorado de filosofia, donde se aborden no sélo
contenidos disciplinares, sino también fundamentos de pedago-
gia critica latinoamericana, disefio de secuencias diddacticas pro-
blematizadoras, evaluacion formativa y trabajo interdisciplinario

129



Filosofia latinoamericana y educacién para la liberaciéon

(Pefia, 2023; Medinag, 2024). Exige, ademas, que las instituciones
educativas reconozcan y valoren la funcion publica de la filosofia:
formar sujetos capaces de deliberar, de disentir responsablemen-
te, de resistir formas sutiles y abiertas de opresion.

Cuando estas condiciones comienzan a reunirse, la didactica
filosofica latinoamericana puede recuperar su vocacion transfor-
madora. En lugar de limitarse a custodiar un canon, se orienta a
formar estudiantes que no sélo conocen nombres y teorias, sino
gue saben formular preguntas propias, identificar injusticias,
reconocer la dignidad propia y ajena y participar, con otros, en
la construccidn de respuestas colectivas. La pedagogia de la
esperanza, en este sentido, no es un afladido sentimental, sino
el nUcleo ético-politico de una filosofia enseffiada como practica
de libertad: una practica donde pensar criticamente y actuar
reflexivamente en el mundo se vuelven dos dimensiones insepa-
rables de una misma tarea educativa.

130



Sandra Campuzano / Alexandra Astudillo

Referencias

Abettan, C., & Welie, J. (2020). The impact of twenty-first century
personalized medicine versus twenty-first century medicine’s
impact on personalization. Philosophy, Ethics, and Humanities
in Medicine, 15(1), 7. hitps:/doi.org/10 1186 /s15010-020-00095-2

Atuire, C. (2023). Some barriers to knowledge from the global
south: Commentary to Pratt and de Vries. Journal of Medical
Ethics, 49(5), 335-336. hitps./doi.org/101136/jme-2025-109088

Bidegain, G., Freigedo, M., & Goinheix, S.(2024). Interseccionalidad
y coaliciones de movimientos sociales: El caso de la nueva
agenda de derechos en Uruguay. Revista de Estudios Sociales,
87,40-57. hitps:/doi.org/10.7/440 /resd /.2024.0 3

Burke, H., & Neumann, F. (2024). Hans-Georg Gadamer’s “On the
idea of a system in philosophy” (1924). British Journal for the
History of Philosophy, 33(4), 930-956. hitps:/doi.org/101080/
09608/788.20242395259

Buono, A. (2024). Critically conscious early and elementary
educators: Towards abolitionist education in teacher
preparation. Multicultural Perspectives, 26(3), 146-155. nttps./
doi.org/10.1080/15210960.2024.2405986

Coles, J. A, & Stanley, D. A. (2021). Black liberation in teacher
education: (Re)envisioning educator preparation to defend
Black life and possibility. Northwest Journal of Teacher Education,
16(2),1-24. hitps:/doi.org/1015/60/nwjte 202116.2.6

Damjanovic, V., & Ward, J. K. (2023). Communities of practice
as a launchpad for social justice planning in early childhood
education. Contemporary Issues in Early Childhood, 24 (3),
363-368. hitps:/doi.org/1011///14639491231155554

Dahl, D. E. (2023). Giving, showing, saying: Jean-Luc Marion and
Hans-Georg Gadamer on phenomenology, hermeneutics,
and revelation. Religions, 14(10), 1250. hitps:./doi.org/10.5590/
rel14101250

Domeénech, M. C. (2023). Una accién pedagdgica bidireccional:
La segunda enseflanza en el Institut-Escola de la Generalitat
y el Seminari de Pedagogia de la Universitat de Barcelona.
CIAN-Revista de Historia de las Universidades, 26(2), 151-178.
hitos:/doi.org/10.20518 /cian.2025.7824

Ekweariri, D. (2024). Towards a hermeneutical modification of
Jean-Luc Marion’s givenness and the gifted. Religions, 15(11),
1341. hitps:/doi.org/10.3390 /rell511154]

Escobar, I. D. R. M., Londofio, M. D., & Correa, R. D. (2024).
Programa interdisciplinar de reflexién, formacién y accién
para la ensefianza de la lectura critica. Qualitative Research in
Education, 13(1), 1-27. hitps:./doi.org/1017/585/gre 10461

131


https://doi.org/10.1186/s13010-020-00095-2 
https://doi.org/10.1136/jme-2023-109088
https://doi.org/10.7440/res87.2024.03
https://doi.org/10.1080/09608788.2024.2393239
https://doi.org/10.1080/09608788.2024.2393239
https://doi.org/10.1080/15210960.2024.2405986
https://doi.org/10.1080/15210960.2024.2405986
https://doi.org/10.15760/nwjte.2021.16.2.6
https://doi.org/10.1177/14639491231155554
https://doi.org/10.3390/rel14101250
https://doi.org/10.3390/rel14101250
https://doi.org/10.20318/cian.2023.7824
https://doi.org/10.3390/rel15111341
https://doi.org/10.17583/qre.10461

Filosofia latinoamericana y educacién para la liberaciéon

Goenechea, C., Alvarez, M. M., & Belkat, S. (2024). Interculturalidad
e identidad en la frontera sur de Europa: La vision de sus
habitantes joOvenes. Estudios Fronterizos, 25, Article e140.
hitps:/doi.org/10.216/70/ref. 2404140

Gomez, T.G.(2022). Propuesta de formaciéon inicial docente para
la democracia y la justicia social basada en el aprendizaje
servicio. International Journal of Sociology of Education, 11(2),
163-190. hitps:/doi.org/10.1/583/rise]23

Gonzdlez, C. A. V., & Carvajal, D. P. Q. (2023). Aportes de la
mayéutica socratica a la educacion dialdgica. Sophia, 35,
29-58. hitps:/doi.org/1017163/s0ph.n35.2023.02

Gonzdlez, P. G.(2025). Stages and features of philosophy in Latin
America. RUDN Journal of Philosophy, 29(3), 687-703. hitps:/
doiorg/10.22363/2313-2302-2025-29-3-68/7-7/03

Hall, C. (2023). Diffusing the legal conceptions of the global south
and decolonizing international law: Crystallizing animal rights
through inter-judicial dialogue. Frontiers in Animal Science, 4,
1241318. hitps:/doi.org/10.3589/fanim. 20231241518

Hamilton, G. A, Cureton, A., & Christensen, M. C. (2024). Enacting
social justice: Exploring applied theatre’s influence on anti-
oppressive social work. Practice, 37(2), 117-131. hitps:/dol.org/
10.1080/09503153.2024.2405606

Hayvon, J. C. (2025). Youth culture and new media as revitalized
social justice pedagogy: A transcultural analysis of Freire and
Urobuchi. Journal of Multicultural Discourses, 20(1), 73-93.
hitps:/doi.org/10.1080/17447143.2025.2529307/

Hurtado, J. D. E., BermuUdez, E. A, & Zuluaga, H. G. (2025). Socio-
critical mathematical thinking: Towards emancipation and the
configuration of transformative learning environments. Eurasia
Journal of Mathematics, Science and Technology Education,
21(3), em17157. hitps:/doi.org/10.29555 fejmste/1/157

Jayawickrama, J., & Chakraborty, A. (2024). Decolonizing
education: Learning from ancient South Asian pedagogies
for human and planetary health. Postcolonial Studies, 27(4),
421-436. hitps:/doi.org/10.1080/13688/90.2025.2512686

Jones, T., & Horner, R. (2025). How to interpret what is given:
Revelation and hermeneutics in Jean-Luc Marion. Modern
Theology, 41(1), 98-117. hitps:/doi.org/10 1111/moth 1298 3

Jong, A. (2025). The possibility of cosmopolitan philosophy:
Integrating ontologism and phenomenological hermeneutics
within a post-foundationalist framework. Philosophies, 10(2),
45, hitps:/doi.org/10.5390/philosophiesl0020045

Medina, G. A.(2024). Pedagogia latinoamericana y organizaciones:
Hacia una nueva gestualidad comunicacional. Cuadernos./nfo,
58, 70-90. https:/doi.org/10.7764/cdi.58.68609

132


https://doi.org/10.21670/ref.2404140
https://doi.org/10.17583/rise.123
https://doi.org/10.17163/soph.n35.2023.02
https://doi.org/10.22363/2313-2302-2025-29-3-687-703
https://doi.org/10.22363/2313-2302-2025-29-3-687-703
https://doi.org/10.3389/fanim.2023.1241318
https://doi.org/10.1080/09503153.2024.2405606
https://doi.org/10.1080/09503153.2024.2405606
https://doi.org/10.1080/17447143.2025.2529307
https://doi.org/10.29333/ejmste/17157
https://doi.org/10.1080/13688790.2025.2512686
https://doi.org/10.1111/moth.12983
https://doi.org/10.3390/philosophies10020045
https://doi.org/10.7764/cdi.58.68609

Sandra Campuzano / Alexandra Astudillo

Moulian, R., Hasler, F., Catrileo, M., Caniguan, J., & Neira, F.
(2025). La raiz léxica ku en el lenguaje simbodlico mapuche
del movimiento: Una aproximacion a las concepciones del
tiempo y el espacio en el mundo andino. Onomazein, 69, 1-26.
https:/doi.org/10.7/764/onomazein.69.03

Nanthambwe, P.(2025). Integrating African Indigenous Knowledge
Systems (AIKSs) into public theology: Towards contextualized
theological engagement in Southern Africa. Religions, 16(7),
869. hitps:/doi.org/10.33590/rel160/0869

Oviedo, L. (2019). Meaning and religion: Exploring mutual
implications. Scientia et Fides, 7(1), 31-47. hittos:./doi.org/1012/75/
SETF2019.002

Paniotova, T. S. (2025). Utopia in the context of the
debate on Latin American philosophical identity.
RUDN Journal of Philosophy, 29(3), 737-750. hitos:/dol.
org/10.22363/2313-2302-2025-29-3-737-750

Pefia, A. B. (2023). Reflexiones pedagdgicas sobre la ensefianza
de la filosofia en Colombia. Sophia, 19(1), 9-31. hitps:/doi.
org/10.18634/sophiaj19v.1i.1245

Piedad, V. L., & Messas, G.(2024). Psychotherapy of the oppressed:
The education of Paulo Freire in dialogue with phenomenology.
Philosophical Psychology, 37(2),189-208. nhitps:/doi.org/10.108&
0/09515089.2024.2316179

Pinton, C.1.(2025).From ego conquiro to ego cogito: Dussel’s Latin
American history of philosophy. RUDN Journal of Philosophy, 29(3),
704-719. hitps:/doi.org/10.22365/2313-2302-2025-29-5-704-/19

Quintanilla, P. (2025). Origins and development of Peruvian
philosophy. Sententiae, 44(1), 28-42. hitps:/doi.org/10.51649/
sent44.01.028

Silva, C. G. D.,, & Bittencourtt, M. N. (2023). Pés-graduac¢do na
América Latina - um olhar para o futuro. Revista Cuidarte, 14(1),
e3141. hitps:/doi.org/1015649/cuidarte. 5141

Ulloa, M. P., Herndndez, J. H. L., & Vega-Gutiérrez, S. (2024).
Building knowledge from the epistemology of the South: The
importance of training researchers in initial teacher training.
Frontiers in Education, 8, 1231602. https:/doi.org/10.5589/
feduc 20231231602

Williams, J. E. (2019). Paulo Freire: Pedagogy of the Oppressed
book appreciation. Sociology of Race and Ethnicity, 5(4), 597-
597. hitps:/doiorg/101177/2332649219869595

Zayas, C. (2025). Lenguaje simbodlico: Jeroglificos y sus
correspondencias (pensamiento religioso y platonismo, Nueva
Espafa 1680-1700). Medievalia, 53,1-18. hitps./doi.org/10 5565/
rev/medievalia./28

133


https://doi.org/10.7764/onomazein.69.03
https://doi.org/10.3390/rel16070869
https://doi.org/10.12775/SETF.2019.002
https://doi.org/10.12775/SETF.2019.002
https://doi.org/10.22363/2313-2302-2025-29-3-737-750
https://doi.org/10.22363/2313-2302-2025-29-3-737-750
https://doi.org/10.18634/sophiaj.19v.1i.1245
https://doi.org/10.18634/sophiaj.19v.1i.1245
https://doi.org/10.1080/09515089.2024.2316179
https://doi.org/10.1080/09515089.2024.2316179
https://doi.org/10.22363/2313-2302-2025-29-3-704-719
https://doi.org/10.31649/sent44.01.028
https://doi.org/10.31649/sent44.01.028
https://doi.org/10.15649/cuidarte.3141
https://doi.org/10.3389/feduc.2023.1231602
https://doi.org/10.3389/feduc.2023.1231602
https://doi.org/10.1177/2332649219869595
https://doi.org/10.5565/rev/medievalia.728
https://doi.org/10.5565/rev/medievalia.728

Filosofia latinoamericana y educacién para la liberaciéon

Zezza, M. (2023). El rol del holismo y del contextualismo en la
interpretacién constitucional: Consideraciones a la luz de las
categorias tedricas de la tesis de Duhem-Quine. Revista Derecho
del Estado, 56, 67-94. hitps:/doi.org/1018601/012298935.n156.03

134


https://doi.org/10.18601/01229893.n56.03







	Capítulo I
	El surgimiento del pensamiento filosófico: fundamentos y praxis educativa  
	Introducción
	El origen del pensamiento filosófico y su valor formativo
	 Filosofía, ciencia y política en la antigüedad
	De la teoría a la praxis: enseñar filosofía en la escuela
	El pensamiento presocrático como punto de partida epistemológico
	La filosofía como ejercicio de libertad y ciudadanía
	Referencias


	Capítulo II
	Fe, razón y conocimiento: diálogo entre la filosofía medieval y moderna  
	Introducción
	. Entre la fe y la razón: el pensamiento cristiano medieval
	Dogmatismo, verdad y autoridad: límites del conocimiento en el medioevo
	Racionalismo y empirismo: nuevos caminos hacia la verdad
	Idealismo y modernidad: el sujeto como centro del conocimiento
	Del modernismo al posmodernismo: rupturas, continuidades y desafíos educativos
	Referencias


	Capítulo II
	Pensamiento contemporáneo, diversidad y ética del conocimiento  
	Introducción
	 El giro crítico: de Marx a la Escuela de Frankfurt
	 Hermenéutica y fenomenología: nuevas lecturas del ser y del sentido
	Filosofía del lenguaje y posmodernidad
	 La ética como fundamento de la convivencia social y pedagógica
	La filosofía contemporánea en el aula: pensamiento crítico y ciudadanía
	Referencias


	Capítulo II
	Filosofía latinoamericana y educación para la liberación  
	Introducción
	Filosofía de la liberación y justicia social
	Interculturalidad y epistemologías del sur
	La didáctica filosófica en América Latina: hacia una pedagogía de la esperanza
	Referencias





