




Educación para la ciudadanía y su 
didáctica II

Autores

Nube Del Rocio Guzmán Matute
Universidad Estatal de Milagro

nguzmanm2@unemi.edu.ec
https://orcid.org/0009-0001-8002-5018  

Johanna Alexandra Bonilla Guachamín  
Universidad Estatal de Milagro

jbonillag2@unemi.edu.ec 

https://orcid.org/0000-0002-8674-1090  





5

©️ Ediciones RISEI, 2025

Todos los derechos reservados.
Este libro se distribuye bajo la licencia Creative Commons Atribución CC 
BY 4.0 Internacional.

Las opiniones expresadas en esta obra son responsabilidad exclusiva de 
sus autores y no reflejan necesariamente la posición la editorial.

Editorial: Ediciones RISEI
Colección Educación en acción: Praxis, currículo y subjetividades
Título del libro: Educación para la ciudadanía y su didáctica II
Autoría: Nube Guzmán / Johanna Bonilla (Docentes UNEMI)
Edición: Primera edición
Año: 2025
ISBN digital: 978-9942-596-02-4
DOI: https://doi.org/10.63624/risei.book-978-9942-596-02-4

Coordinación editorial: Jorge Maza-Córdova y Tomás Fontaines-Ruiz
Corrección de estilo: Unidad de Redacción y Estilo
Diagramación y diseño: Unidad de Diseño
Revisión por pares: Sistema doble ciego de revisión externa

Machala – Ecuador, diciembre de 2025

Este libro fue diagramado en InDesign.
Disponible en: https://editorial.risei.org/
Contacto: info@risei.org

https://doi.org/10.63624/risei.book-978-9942-596-02-4
https://editorial.risei.org/
mailto:info@risei.org




7

Resumen

Este libro ofrece una visión integral y crítica de la Educación 
para la Ciudadanía y su Didáctica, entendida como un proceso 
formativo esencial para el fortalecimiento de las democracias 
contemporáneas y la construcción de sociedades más justas, 
equitativas y sostenibles. Orientado a docentes en formación, 
investigadores y estudiantes universitarios, articula fundamen-
tos teóricos, propuestas metodológicas y estrategias didácticas 
contextualizadas al Ecuador y América Latina. Su propósito es 
consolidar un marco reflexivo y práctico que permita compren-
der, enseñar y vivir la ciudadanía desde una perspectiva ética, 
democrática y transformadora.

El primer capítulo introduce los fundamentos teóricos e histó-
ricos de la ciudadanía, rastreando su evolución desde la antigüe-
dad hasta los debates actuales sobre democracia deliberativa y 
ciudadanía activa. Se destacan los aportes de diversos autores 
para comprender la escuela como espacio de formación moral, 
social y política. Asimismo, se analizan las dimensiones éticas, 
sociales y políticas que configuran la educación ciudadana, en-
fatizando la justicia, la libertad, la equidad y la solidaridad como 
valores orientadores. El capítulo concluye señalando los desafíos 
que plantean la globalización, la diversidad cultural y la digita-
lización, y la necesidad de fortalecer competencias cívicas y 
pensamiento crítico en el siglo XXI.

El segundo capítulo profundiza en la relación entre apren-
dizaje, desarrollo psicológico e identidad ciudadana. Desde la 
perspectiva del interaprendizaje, se explora cómo los procesos 
cognitivos, emocionales y sociales intervienen en la construcción 
del juicio moral y la participación democrática. Se revisan las 
bases teóricas de la educación ciudadana y los contextos educa-
tivos que posibilitan experiencias significativas de diálogo, coo-
peración y deliberación. Además, se discute el rol docente como 
mediador ético y promotor de prácticas reflexivas, destacando 
la importancia de la didáctica general para diseñar secuencias 
y estrategias orientadas a la formación de ciudadanos críticos 
y comprometidos.

En el tercer capítulo, se examinan las bases sociales de la ciuda-
danía y las interrelaciones entre familia, escuela y comunidad. La 
enseñanza se concibe como una práctica social transformadora 



capaz de incidir en la democratización de las instituciones edu-
cativas. Se abordan modelos de gestión escolar participativa, 
la corresponsabilidad entre actores educativos y el aprendizaje 
basado en problemas como metodología para desarrollar pensa-
miento crítico y competencias ciudadanas. Desde una perspecti-
va latinoamericana, se enfatiza la necesidad de descolonizar el 
saber y promover epistemologías que reconozcan la diversidad 
cultural, los derechos colectivos y la justicia social.

El cuarto capítulo amplía el horizonte formativo hacia la ciu-
dadanía global y sostenible. Se analizan los retos planetarios 
contemporáneos y el papel de la educación en la construcción 
de una ética global basada en los derechos humanos, la paz, 
la interculturalidad y la sostenibilidad ambiental. Se proponen 
estrategias pedagógicas para fomentar la convivencia democrá-
tica, el cuidado del ambiente y la corresponsabilidad ecológica, 
entendiendo la escuela como un laboratorio de democracia y 
ética planetaria.

Palabras clave: Ciudadanía; Didáctica; Ética; Interaprendizaje; 
Sostenibilidad.



9

Contenido

Capítulo I								        11

Fundamentos teóricos de la educación para la ciudadanía  
	

•	 Introducción—11
•	 La ciudadanía como construcción histórica y educativa—13
•	 Dimensiones éticas, sociales y políticas de la educación 

ciudadana—19
•	 Paradigmas y modelos pedagógicos para la formación 

ciudadana—23
•	 Desafíos contemporáneos de la ciudadanía en la 

educación—26
•	 Referencias—31

Capítulo II								        37

Metodología del interaprendizaje en la educación ciudadana 

•	 Introducción—37
•	 Aprendizaje y desarrollo de la personalidad ciudadana—38
•	  Fundamentos teóricos de la educación ciudadana—41
•	  Procesos y contextos educativos para la ciudadanía—45
•	 Didáctica general y práctica reflexiva—49
•	 Referencias—53



10

Educación para la ciudadanía y su didáctica

Capítulo III								         59

Sociedad, familia y educación: bases sociales de la ciuda-
danía  	

•	 Introducción—59
•	  La enseñanza como actividad crítica y transformadora—62
•	 Organización y gestión democrática de los centros 

educativos—65
•	 Aprendiza je basado en problemas y orientación crítica 

ciudadana—69
•	  Descolonizar el saber y reinventar el poder—74
•	 Referencias—80

Capítulo III							         	   85

Educación para la ciudadanía global y sostenible 

•	 Introducción—85
•	 Ciudadanía global e interculturalidad—93
•	  Educación ambiental y desarrollo sostenible—100
•	  Competencias ciudadanas y ética planetaria—105
•	  La escuela como espacio de construcción democrática—109
•	 Referencias—112



ISBN 978-9942-596-02-4 | 2025 
https://editorial.risei.org

Capítulo I

Fundamentos teóricos de la 
educación para la ciudadanía  

Introducción
La educación para la ciudadanía constituye uno de los campos 
más dinámicos y complejos dentro de las ciencias de la educa-
ción, en tanto articula dimensiones éticas, políticas, sociales y 
culturales que definen la manera en que los sujetos se compren-
den como miembros de una comunidad. En un mundo marcado 
por crisis globales, desigualdades persistentes y transforma-
ciones tecnológicas aceleradas, la formación ciudadana se ha 
convertido en una necesidad urgente para promover sociedades 
más justas, inclusivas y democráticas. Desde esta perspectiva, la 
educación para la ciudadanía no puede reducirse a la transmisión 
mecánica de normas o conocimientos institucionales; implica, 
más bien, la formación de sujetos capaces de comprender críti-
camente su realidad, participar activamente en la vida pública 
y comprometerse con el bien común.

Los fundamentos teóricos de este campo se nutren de tra-
diciones pedagógicas diversas que han problematizado histó-
ricamente el rol de la educación en la construcción del sujeto 
político. La pedagogía crítica, influenciada de manera decisiva 
por los planteamientos de Paulo Freire, sostiene que toda práctica 



12

Fundamentos teóricos de la educación para la ciudadanía

educativa es una praxis política. Esta perspectiva enfatiza que 
la ciudadanía no se enseña como un conjunto de contenidos 
aislados, sino que se construye en procesos dialógicos que pro-
mueven la conciencia crítica y la transformación social. Recientes 
investigaciones evidencian que, incluso en áreas como la educa-
ción STEAM, las ideas freireanas sobre la reproducción social y 
la alfabetización crítica continúan siendo relevantes para com-
prender cómo los sujetos interpretan y cuestionan las estructuras 
de poder presentes en su entorno (Gan & Bai, 2023).

Junto con esta tradición crítica, la educación para la ciuda-
danía se fundamenta también en teorías contemporáneas sobre 
el aprendizaje y el desarrollo humano. La teoría del aprendizaje 
transformador de Jack Mezirow plantea que el aprendizaje sig-
nificativo implica un cambio profundo en los marcos de referen-
cia mediante los cuales interpretamos el mundo. Este enfoque 
resulta esencial para la formación ciudadana, en tanto prepara a 
los individuos para enfrentar la complejidad y tomar decisiones 
fundamentadas en contextos de incertidumbre. De manera com-
plementaria, la teoría de la autodeterminación aporta un marco 
para comprender cómo la motivación intrínseca, la agencia y la 
autonomía constituyen componentes fundamentales en el desa-
rrollo de ciudadanos responsables, comprometidos y éticamente 
orientados (Shabalala & Photo, 2025).

En la actualidad, uno de los desafíos centrales de la educación 
para la ciudadanía consiste en integrar el pensamiento crítico 
como habilidad transversal indispensable. La literatura espe-
cializada en educación global ha demostrado que no es posi-
ble formar ciudadanos éticos y transformadores sin desarrollar 
simultáneamente las capacidades para analizar críticamente 
información, evaluar discursos hegemónicos y comprender la 
complejidad de los sistemas globales. Esta simbiosis entre pen-
samiento crítico y ciudadanía global constituye un fundamento 
imprescindible para avanzar hacia procesos educativos eman-
cipadores (Santamaría-Córdaba et al., 2024).

Junto con estas contribuciones, han surgido modelos opera-
cionales que buscan orientar a docentes, escuelas y sistemas 
educativos en la implementación práctica de la educación ciu-
dadana. Entre ellos, el modelo de Transmisión, Transacción y 
Reflexión destaca por ofrecer una secuencia lógica que articula 
la enseñanza de contenidos cívicos, la participación activa de 
los estudiantes y la reflexión crítica sobre la experiencia demo-
crática. El propósito es formar ciudadanos disciplinados, parti-
cipativos y críticos, capaces de vincular el conocimiento con la 
acción transformadora (Dingili & Lidundu, 2024).

Al situar estos desarrollos en contextos internacionales con-
temporáneos, la Educación para la Ciudadanía Global (ECG) 



13

Nube Guzmán / Johanna Bonilla

emerge como un marco estratégico clave para responder a de-
safíos económicos, ambientales y sociales de escala planetaria. 
Evidencias comparativas de países del G20 muestran que cuan-
do la educación ciudadana se integra de manera robusta en 
las políticas nacionales, tiene impactos medibles en movilidad 
económica, sostenibilidad y cooperación global. No obstante, 
enfoques fragmentados o tecnocráticos pueden diluir las dimen-
siones éticas y emancipatorias que constituyen la esencia de la 
ECG (Shabalala & Photo, 2025).

Finalmente, los fundamentos teóricos contemporáneos no pue-
den comprenderse sin considerar debates emergentes sobre 
diversidad, interculturalidad y descolonización. Investigaciones 
recientes plantean que la ciudadanía ha sido históricamente 
construida a partir de marcos normativos eurocéntricos que han 
invisibilizado identidades subalternas y formas alternativas de 
conocimiento. La Literacidad Crítica sobre Diversidad propo-
ne, en este sentido, un enfoque pedagógico antiesencialista y 
consciente del poder que cuestiona las nociones hegemónicas 
de ciudadanía y busca construir espacios educativos que reco-
nozcan plenamente la pluralidad ontológica y epistémica de los 
sujetos (Steyn & Vanyoro, 2023). Paralelamente, la crítica deco-
lonial advierte que, incluso en sus versiones más progresistas, la 
educación para la ciudadanía global puede reproducir matrices 
de colonialidad que perpetúan formas sutiles de exclusión, lo 
cual exige reexaminar críticamente las bases epistémicas sobre 
las que se construyen las políticas educativas (Saito et al., 2023).

En conjunto, estos fundamentos teóricos revelan un campo 
en constante evolución, caracterizado por tensiones producti-
vas entre tradición y cambio, entre transmisión y participación, 
entre universalismo y diversidad, y entre modernidad y crítica 
decolonial. De este modo, el Capítulo 1 se propone ofrecer una 
aproximación integral a las bases conceptuales, filosóficas y 
pedagógicas que sustentan la educación para la ciudadanía, 
estableciendo el marco necesario para comprender los desafíos, 
posibilidades y orientaciones que configuran este campo en el 
siglo XXI.

La ciudadanía como construcción histórica y educativa

La ciudadanía no constituye una categoría fija ni atemporal, sino 
una construcción histórica, social y educativa que se redefine 
constantemente en función de los cambios políticos, económicos, 
culturales y tecnológicos de cada época. Más que un simple esta-
tus jurídico vinculado a la pertenencia a un Estado, la ciudadanía 
es un conjunto de prácticas, imaginarios y formas de subjetividad 



14

Fundamentos teóricos de la educación para la ciudadanía

que se producen y reproducen a través de instituciones, discursos 
y experiencias cotidianas. Entenderla como construcción histó-
rica y educativa permite desplazarla de una visión esencialista 
hacia una comprensión dinámica, conflictiva y situada.

Desde una perspectiva histórica, la ciudadanía se ha confi-
gurado en estrecha relación con la formación del Estado-nación 
moderno y con los proyectos políticos que han buscado orga-
nizar la vida colectiva. El análisis del currículo de civismo en 
China desarrollado por Zhao y Lee, a partir de 210 libros de texto 
producidos entre 1902 y 2020, muestra con claridad cómo las 
concepciones de ciudadanía se articulan con las transformacio-
nes del país desde imperio a Estado-nación (Zhao & Lee, 2023). 
Los autores distinguen cuatro grandes períodos —la era tardía 
Qing y republicana, la era maoísta, la etapa de reformas bajo 
Deng Xiaoping y la administración de Xi Jinping—, cada uno de 
los cuales reconfigura la figura del “buen ciudadano” de acuerdo 
con proyectos políticos divergentes: del súbdito reformista y pa-
triótico al ciudadano revolucionario, luego al sujeto desarrollista 
y, finalmente, al ciudadano alineado con un nacionalismo fuerte 
y una gobernanza centralizada. Lo que aparece como constante 
no es la definición de ciudadanía, sino su carácter profundamente 
histórico y moldeable.

Una dinámica semejante se observa en el caso de Nepal. Silwal 
reconstruye la trayectoria de la ciudadanía nepalí desde su for-
mulación inicial tras la unificación del país en 1825, y muestra que 
esta noción ha sido modulada por relaciones de poder internas, 
habitus culturales, campos sociales específicos y fuerzas globales 
como la globalización neoliberal (Silwal, 2023). Su análisis subra-
ya una transición desde una concepción fuertemente centrada 
en el Estado-nación hacia formas de subjetividad en las que el 
mercado y los flujos globales reconfiguran los modos de perte-
necer, participar y aspirar. En este marco, la ciudadanía ya no 
puede comprenderse únicamente en clave estatal, sino también 
en relación con circuitos transnacionales, imaginarios globales 
y procesos de individualización.

La historia colonial y las lógicas de dominación imperial intro-
ducen otra capa de complejidad. Menge sostiene que gran parte 
de la filosofía política normativa ha tratado conceptos como ciu-
dadanía, nacionalidad, inmigración o autodeterminación como 
si fueran categorías neutrales, desatendiendo su genealogía co-
lonial (Menge, 2021). Cuando se examinan históricamente, estos 
conceptos aparecen ligados a prácticas de exclusión, jerarquiza-
ción racial y control de movilidad que persisten en los regímenes 
contemporáneos de ciudadanía. La distinción entre “ciudadano” 
y “migrante”, por ejemplo, no es meramente descriptiva, sino el 



15

Nube Guzmán / Johanna Bonilla

resultado de decisiones históricas que determinan quién puede 
pertenecer plenamente y quién debe permanecer en los már-
genes. Reconocer estas genealogías coloniales obliga a revisar 
críticamente las nociones “heredadas” de ciudadanía que mu-
chas veces se reproducen sin cuestionamiento en los currículos 
escolares y universitarios.

La ciudadanía tampoco se agota en el plano de las leyes o de 
las instituciones formales, sino que se teje en prácticas sociales 
y simbólicas concretas. El caso del Líbano durante el mandato 
francés, estudiado por Santer, es ilustrativo: la Société d’Encou-
ragement au Tourisme impulsó proyectos de infraestructura, 
centros vacacionales y campañas de valorización del paisa je 
como parte de un proceso de construcción nacional (Santer, 
2024). El turismo se concibió explícitamente como práctica de 
ciudadanía: via jar, contemplar y apropiarse de ciertos espacios 
se presentaba como un deber cívico ligado a la consolidación 
del Estado-nación. Espectáculos, reglamentos y programas edu-
cativos configuraron una imagen de “buen ciudadano” que inte-
rioriza una cierta visión jerárquica y ordenada de la nación. La 
ciudadanía, así, se forma tanto en el aula como en las carreteras, 
los hoteles y los miradores.

En Kosovo, Demaj muestra cómo el paisa je lingüístico de 
Pristina participa activamente en la construcción de una iden-
tidad nacional etnocéntrica (Demaj, 2022). La reconfiguración 
lingüística del espacio público favorece la lengua del grupo do-
minante y desplaza simbólicamente a otras, generando espacios 
que materializan jerarquías étnicas y procesos de segregación. 
La ciudadanía se ancla aquí en el derecho efectivo a “ver” y “ser 
visto” en el espacio urbano: quienes son representados lingüís-
ticamente aparecen como sujetos plenos del espacio nacional, 
mientras que quienes no lo son ocupan posiciones de ciudadanía 
subordinada o marginal.

En este entramado, la escuela ocupa un lugar central. Los 
sistemas educativos no solo enseñan contenidos sobre institu-
ciones políticas, sino que producen y legitiman determinadas 
imágenes de ciudadanía mediante currículos, exámenes, libros 
de texto y prácticas de aula. La educación cívica se convierte en 
un dispositivo privilegiado de socialización política que define 
qué se considera participación legítima, cuáles son los valores 
deseables y quiénes encarnan el modelo de “buen ciudadano”.

Ylimaki y Wilmers, en su análisis comparado de Alemania y 
Estados Unidos, muestran que la relación entre educación públi-
ca, construcción nacional y ciudadanía es histórica y no coyun-
tural: muchos de los dilemas actuales tienen raíces profundas 
en la forma en que se concibieron originalmente la escuela y el 
ciudadano en los estados modernos (Ylimaki & Wilmers, 2021). A 



16

Fundamentos teóricos de la educación para la ciudadanía

través del examen de políticas y discursos educativos, los autores 
evidencian cómo cada país ha articulado de manera distinta los 
vínculos entre Bildung, identidad nacional y participación demo-
crática, aunque en ambos casos la escuela ha seguido siendo 
uno de los principales escenarios para definir quién pertenece 
y cómo debe comportarse.

El caso noruego, analizado por Ammert y Hovland, muestra 
la ambivalencia de los currículos contemporáneos: el currículo 
de Estudios Sociales de 2020 presenta a los estudiantes como 
sujetos activos, críticos y comprometidos, y propone ideales 
de ciudadanía democrática participativa (Ammert & Hovland, 
2025). Sin embargo, las competencias y actitudes prescritas se 
formulan casi siempre en clave individual. Esta tensión entre una 
ciudadanía narrada como colectiva y unas exigencias educati-
vas formuladas en términos de logros individuales refleja una 
característica común a muchos sistemas educativos: la ciuda-
danía se piensa como proyecto comunal, pero se evalúa como 
desempeño personal.

A esta ambivalencia se suma la pregunta por quién encarna, 
en la práctica, el ideal de “buen ciudadano”. El estudio compa-
rado de Erdal y Kennelly sobre currículos de civismo en Canadá, 
Estados Unidos, Australia, Inglaterra y Nueva Zelanda muestra 
que, pese a referencias a diversidad y democracia, persiste la 
figura de un ciudadano orientado al mercado, emprendedor y 
empresarial, desvinculado de la acción colectiva o de proyectos 
emancipatorios (Erdal & Kennelly, 2024). Ese sujeto es presentado 
como “neutral”, sin marcadores explícitos de identidad, pero en 
realidad coincide con categorías sociales dominantes (blanco, 
masculino, de clase media, heterosexual, sin discapacidad). La 
homogeneización aparente invisibiliza las experiencias de ciu-
dadanía de grupos racializados, empobrecidos o minoritarios, 
y refuerza una normatividad que se presenta como universal.

Wilson y Brezicha profundizan esta crítica al analizar la 
Iniciativa de Civismo e Historia de Dakota del Sur (Estados 
Unidos). A través de 40 documentos de política, muestran cómo 
la retórica de “buen civismo” y “verdadera historia inspiradora de 
América” refuerza la supremacía blanca al consolidar un único 
relato nacional (Wilson & Brezicha, 2023). La ciudadanía se vin-
cula aquí con la adhesión a una narrativa histórica que minimiza 
o distorsiona la experiencia de pueblos indígenas, afroamerica-
nos y otros colectivos, y que deslegitima perspectivas críticas 
como amenazas a la unidad nacional. La escuela se convierte, 
así, en un espacio de disputa simbólica donde se define qué me-
morias cuentan y quiénes pueden reclamar el lugar de “buenos 
ciudadanos”.



17

Nube Guzmán / Johanna Bonilla

La ciudadanía, además, se distribuye de forma desigual. El estu-
dio etnográfico de Varghese en una escuela pública de Kerala, 
India, muestra cómo los estudiantes Adivasi experimentan una 
“ciudadanía marginal” en su vida escolar cotidiana (Varghese, 
2025). Las dinámicas de jerarquía y estigma, la desvalorización 
de sus saberes y experiencias, y las expectativas diferenciadas 
de éxito académico producen formas de inclusión subordinada. 
Aunque formalmente todos son “ciudadanos” y “alumnos”, en la 
práctica sus posibilidades de participación plena y reconocimien-
to son muy distintas. La escuela, en vez de corregir desigualdades 
sociales, puede reproducirlas y naturalizarlas.

Las transformaciones recientes asociadas a la globalización 
también reconfiguran la ciudadanía. Maire, en su análisis histó-
rico-sociológico de políticas de Educación para la Ciudadanía 
Global en Australia, muestra cómo la noción de ciudadanía global 
se ha ido instalando en las agendas escolares como virtud moral 
cosmopolita, identidad planetaria y conjunto de competencias 
globales (Maire, 2023). Este giro se articula con, por un lado, la 
difusión del discurso de los derechos humanos y, por otro, con 
el avance de la estatalidad neoliberal que redefine el papel de 
la escuela en términos de competitividad y capital humano. La 
ciudadanía global aparece entonces atravesada por tensiones: 
se invoca la solidaridad y la justicia global, pero muchas veces se 
operacionaliza en clave de habilidades para el mercado global.

Costa, Hanley y Sant profundizan esta crítica al examinar la 
educación para la ciudadanía global en Europa desde los apor-
tes de Sylvia Wynter (Costa et al., 2024). Su trabajo muestra 
cómo el “humanismo liberal” que subyace a muchas propues-
tas de ciudadanía global se ancla en una figura universal de “el 
Hombre” que excluye o subordina otras formas de humanidad. 
Desde esta perspectiva, incluso los discursos bien intencionados 
sobre responsabilidad hacia “otros distantes” pueden reproducir 
relaciones verticales y paternalistas, en lugar de abrir espacio a 
relaciones horizontales y verdaderamente dialógicas.

En este contexto, la dimensión pedagógica resulta decisiva. 
No basta con cambiar los discursos sobre ciudadanía si las prác-
ticas de aula siguen ancladas en metodologías transmisivas y 
descontextualizadas. Koulu compara dos enfoques de enseñan-
za de los Objetivos de Desarrollo Sostenible en estudiantes de 
secundaria: un modelo basado en conferencias y otro basado en 
el enfoque Learn–Think–Act, orientado a la acción (Koulu, 2025). 
Los resultados muestran que este último produce una conciencia 
de sostenibilidad significativamente mayor: cuando se invita a 
los estudiantes a investigar, deliberar y actuar en su entorno, la 



18

Fundamentos teóricos de la educación para la ciudadanía

ciudadanía deja de ser un tema abstracto para convertirse en 
experiencia vivida.

Algo similar señalan Sar, Nayir y Poyrazlı al revisar la investi-
gación en Educación para el Desarrollo Sostenible: identifican 
un desplazamiento desde enfoques “educare”, centrados en la 
transmisión de contenidos, hacia marcos “educere” y holísticos 
que priorizan pensamiento crítico, afectividad, empoderamien-
to y participación (Sar et al., 2025). Este giro se alinea con las 
orientaciones de la UNESCO hacia una ciudadanía global críti-
ca, capaz de conectar dimensiones cognitivas, emocionales y 
sociales del aprendizaje.

Los contextos nacionales confieren tonalidades particulares 
a estos procesos. En Turquía, Ku y Mert muestran que la ense-
ñanza de historia en secundaria sigue fuertemente orientada a 
la construcción de identidad nacional, mientras los objetivos de 
ciudadanía democrática y global aparecen solo de forma margi-
nal (Ku & Mert, 2023). El currículo promueve un relato heroico y 
homogéneo de una nación, y las oportunidades para cuestionar, 
comparar narrativas o vincular la historia con problemas con-
temporáneos son limitadas. En Hungría, el análisis de Darvai y 
Somogyvári sobre la era Kádár (1957–1985) muestra que incluso 
en regímenes no democráticos se construyen concepciones de 
ciudadanía que combinan retóricamente democracia, pluralis-
mo y patriotismo con prácticas políticas autoritarias (Darvai & 
Somogyvári, 2025). La ciudadanía, allí, exige lealtad al partido 
y adhesión a una ideología, al tiempo que invoca fraternidad 
internacionalista.

Por último, el estudio de Freires, Dotta y Pereira con jóvenes 
de Portugal, España, Italia y Chipre permite observar cómo las 
nuevas generaciones construyen sus identidades y valores en 
contextos europeos marcados por crisis y cambios (Freires et al., 
2024). Aunque las configuraciones de identidad varían según los 
contextos nacionales, emergen valores de proceso que alimentan 
imaginarios de una Europa inclusiva donde los lazos comunitarios 
son importantes. Las controversias en torno a los valores no se 
interpretan solo como obstáculos, sino como oportunidades para 
aprender a deliberar y negociar en el marco de una educación 
ciudadana que reconozca la diversidad y el conflicto como con-
diciones inherentes a la vida democrática.

En conjunto, estas investigaciones muestran que la ciudadanía 
es, a la vez, una categoría histórica, una construcción social y un 
proyecto educativo. Se redefine en cada coyuntura a través de 
políticas, currículos, prácticas escolares, disputas simbólicas y 
experiencias vividas. Los sistemas educativos pueden contribuir 



19

Nube Guzmán / Johanna Bonilla

a reproducir modelos de ciudadanía homogéneos, excluyentes y 
adaptativos, o bien convertirse en espacios donde se interroguen 
críticamente las genealogías de la ciudadanía, se visibilicen las 
jerarquías y estigmas que la atraviesan, y se promuevan formas 
más inclusivas, democráticas y globalmente responsables de 
pertenencia y participación. Entender la ciudadanía como cons-
trucción histórica y educativa es, en este sentido, una condición 
indispensable para diseñar proyectos formativos que no solo 
describan el mundo tal como es, sino que habiliten a las nuevas 
generaciones a imaginar y construir mundos más justos.

Dimensiones éticas, sociales y políticas de la educación 
ciudadana

La educación ciudadana en los sistemas educativos contem-
poráneos se sostiene sobre tres dimensiones estrechamente 
entrelazadas que, lejos de operar por separado, conforman un 
entramado formativo común orientado a la construcción de su-
jetos capaces de vivir y actuar en democracia. Entender estas 
dimensiones de manera articulada permite superar visiones re-
duccionistas de la ciudadanía como mera instrucción normativa 
o como simple conocimiento de instituciones, y la sitúa como 
un proceso integral donde se forman juicios morales, vínculos 
sociales y capacidades de participación política.

La dimensión ética constituye el sustrato de toda educación 
ciudadana con pretensiones de legitimidad democrática. No se 
limita a la inculcación de normas de conducta, sino que apunta 
a la formación de criterios para discernir entre lo justo e injusto, 
y a la disposición a actuar en consecuencia. Estudios recientes 
que integran contenidos éticos de forma estructurada en la edu-
cación superior muestran efectos significativos en el desarrollo 
de competencias transversales: en un contexto de Asia Central, 
la incorporación conjunta de dimensiones éticas, culturales y 
legales en los planes de estudio se asoció con mayores niveles 
de compromiso académico, adaptabilidad y habilidades de reso-
lución colaborativa de problemas, siendo la competencia cultural 
uno de los mejores predictores de competencias del siglo XXI 
(Jalilov et al., 2025). Ello confirma que la formación ética, cuando 
se trabaja de modo sistemático, no solo configura convicciones 
morales, sino que se traduce en disposiciones cognitivas y so-
cioafectivas clave para la vida ciudadana.

En un mundo globalizado e interdependiente, esta dimensión 
ética se ensancha hacia horizontes de justicia social y respon-
sabilidad planetaria. Veugelers plantea que la educación moral 
contemporánea no puede circunscribirse a la rectitud individual, 



20

Fundamentos teóricos de la educación para la ciudadanía

sino que debe orientarse hacia la equidad, la orientación global y 
la justicia social, tanto en el aula como en la sociedad (Veugelers, 
2024). Programas que se basan en reflexión, inclusión, diálogo, 
apreciación de la diversidad y deliberación transforman la ense-
ñanza de la ética en un proceso de subjetivación crítica, donde 
el alumnado aprende a problematizar desigualdades, privilegios 
y formas de exclusión. De forma complementaria, la educación 
basada en valores busca desarrollar no solo lo cognitivo, sino 
dimensiones de carácter, espiritualidad y sentido de responsa-
bilidad social, haciendo la ética más accesible y significativa 
mediante narrativas, historias y prácticas cotidianas (Swapna 
& Nagarajan, 2023).

La dimensión social de la educación ciudadana, por su parte, 
subraya que la ciudadanía no es un atributo meramente indivi-
dual, sino una construcción relacional que exige aprender a vivir 
juntos en sociedades atravesadas por la diversidad. Supone for-
mar capacidades para la cooperación, el reconocimiento mutuo, 
la resolución pacífica de conflictos y la construcción de confianza 
social, todo ello en contextos donde las diferencias culturales, 
lingüísticas, religiosas y de clase son la norma y no la excepción. 
En este marco, la inteligencia cultural se ha revelado como un 
predictor robusto de competencias del siglo XXI: los análisis de 
Jalilov et al. muestran coeficientes beta elevados (hasta 0,48) 
para esta variable en modelos predictivos de competencias trans-
versales, lo que indica que la sensibilidad cultural y la capacidad 
de operar en contextos plurales son centrales para una ciudada-
nía socialmente competente (Jalilov et al., 2025).

La dimensión social es también inseparable de los contextos 
concretos en los que se despliega la ciudadanía. En Malasia, por 
ejemplo, la educación ciudadana se enfrenta al reto de hacer 
sentido de una sociedad multiétnica y multirreligiosa, marcada 
por tensiones en torno a la pertenencia nacional; Aziz sostiene 
que no basta con una definición legal de ciudadanía, sino que 
esta debe repensarse sociológicamente, atendiendo a cómo di-
versos grupos entienden qué significa “ser malayo” en un paisaje 
de pluralidad (Aziz, 2024). Desde otro ángulo, Mellado-Moreno y 
Burgos proponen un marco multidimensional para los estudios 
sociales orientados a ciudadanía global, en el que destaca una 
dimensión prosocial y una dimensión de identidad, orientada al 
sentido de pertenencia y construcción de comunidad (Mellado-
Moreno & Burgos, 2025). La combinación de ambas apunta a 
una educación que no solo reconoce la diversidad, sino que la 
articula con vínculos de comunidad democrática.

La escuela, sin embargo, no siempre consigue traducir 
esta dimensión social en experiencias de ciudadanía activa. 



21

Nube Guzmán / Johanna Bonilla

Mellado-Moreno y Burgos advierten que, en contextos fuertemen-
te orientados al rendimiento académico, la educación ciudadana 
corre el riesgo de quedarse en conocimiento declarativo si no 
se conecta con acciones, proyectos y experiencias que permi-
tan al estudiantado vincular teoría y práctica (Mellado-Moreno 
& Burgos, 2025). De ahí la importancia de metodologías que 
articulen contenidos sociales con prácticas de participación, 
como internados, proyectos comunitarios o aprendizaje basado 
en problemas, que transformen el “saber sobre” la convivencia 
democrática en “saber hacer” con otros en entornos reales.

La dimensión política representa quizá el componente más de-
licado de la educación ciudadana, porque remite a la formación 
de sujetos capaces de leer críticamente el poder, tomar posición 
y participar en la vida pública. Implica no solo conocimiento 
sobre instituciones y procesos electorales, sino el desarrollo de 
autoeficacia política, habilidades deliberativas y disposición a 
involucrarse en asuntos colectivos. En contextos universitarios, la 
investigación sobre educación ideológica y política muestra que 
el impacto percibido de dicha formación, junto con el compro-
miso cívico y ciertas formas de conducta social, predice niveles 
más altos de participación en actividades políticas y sociales, lo 
que indica que la dimensión política de la educación puede inci-
dir en prácticas concretas de ciudadanía (Chen & Khoso, 2025).

No obstante, esta dimensión se enfrenta a derivas preocupan-
tes. El análisis comparado de Erdal y Kennelly sobre currículos 
de civismo en democracias liberales anglófonas sugiere que la 
figura del “buen ciudadano” se ha desplazado hacia un suje-
to orientado al mercado, emprendedor e individualista, lo que 
contribuye a despolitizar la vida democrática y desvincularla de 
la acción colectiva, la solidaridad y el conflicto emancipatorio 
(Erdal & Kennelly, 2024). El ideal ciudadano se presenta como un 
sujeto “neutro” y sin marca, cuando en la práctica coincide con 
identidades dominantes, produciendo exclusiones invisibles. Esta 
constatación refuerza la necesidad de repensar los contenidos 
políticos de la educación ciudadana para que no reproduzcan 
sin crítica los supuestos del neoliberalismo, sino que habiliten 
la comprensión de las estructuras de poder y la legitimidad de 
luchas por justicia.

En este escenario, la autoeficacia política se vuelve una pieza 
crucial. Villaman, al analizar prácticas de facilitación en procesos 
de educación democrática, argumenta que la figura del facilita-
dor no solo gestiona relaciones interpersonales, sino que navega 
conflictos sobre agencia, poder y responsabilidad, contribuyendo 
a que los participantes se perciban como actores capaces de 
incidir en decisiones colectivas (Villaman, 2024). La facilitación 



22

Fundamentos teóricos de la educación para la ciudadanía

se configura así como un dispositivo pedagógico que puede 
fortalecer la confianza del estudiantado en su propia capacidad 
para intervenir en lo público. Desde una perspectiva macro, Kim 
muestra que los efectos de la educación sobre valores demo-
cráticos dependen de los contextos de régimen: en escenarios 
menos democráticos, la educación tiende a aumentar el apoyo 
a la democracia como ideal, mientras que, en contextos más 
consolidados, su impacto es mayor sobre la tolerancia hacia la 
diversidad (Kim, 2025). Esto sugiere que la dimensión política de 
la educación ciudadana interactúa con el entorno institucional y 
no produce efectos uniformes.

Las tres dimensiones solo adquieren pleno sentido cuando se 
integran. La formación ciudadana resulta empobrecida si se enfa-
tiza lo ético sin atender las condiciones sociales de desigualdad, 
o si se subraya la participación política sin marcos éticos que 
orienten las decisiones y sin vínculos sociales que la sostengan. 
La evidencia empírica apunta justamente en la dirección de esta 
integración: en educación superior, Chen y Khoso observan que 
programas de educación ideológica y política que incorporan 
explícitamente perspectivas de justicia social y prácticas inclu-
sivas logran niveles superiores de compromiso cívico estudiantil 
(Chen & Khoso, 2025). De manera complementaria, los resultados 
de Jalilov et al. muestran que el razonamiento ético, cuando se 
trabaja junto con contenidos culturales y legales, potencia com-
petencias como la resolución colaborativa de problemas y la 
responsabilidad cívica (Jalilov et al., 2025). La literacidad de cos-
movisiones propuesta por Shaw sintetiza bien esta articulación: 
en democracias plurales, los ciudadanos necesitan herramientas 
para relacionarse reflexiva y críticamente con una pluralidad 
de visiones del mundo, combinando sensibilidad ética hacia la 
diversidad, comprensión social de los contextos y juicio político 
sobre las implicaciones de distintas perspectivas (Shaw, 2022).

Los desafíos varían según los contextos. En nuevas democra-
cias como Polonia, la educación para la ciudadanía y la sosteni-
bilidad se encuentra atravesada por tensiones entre herencias 
autoritarias y proyectos progresistas: Szklarski muestra cómo 
la enseñanza de civismo orientada al desarrollo sostenible se 
convierte en un campo donde confluyen ideologías, instituciones 
y actores con visiones divergentes de la ciudadanía, lo que hace 
especialmente compleja la tarea de promover una ciudadanía 
crítica y sostenible (Szklarski, 2024). En democracias consoli-
dadas, las dificultades son otras: en Irlanda, la educación cívica, 
social y política, pese a ser obligatoria, sufre de bajo estatus cu-
rricular y de dificultades para ser percibida como relevante por 
el alumnado, lo que limita su impacto formativo (OBrien, 2023). 



23

Nube Guzmán / Johanna Bonilla

Estas realidades recuerdan que la integración de las dimensiones 
ética, social y política no es solo un asunto de buenas intencio-
nes pedagógicas, sino también de condiciones institucionales, 
recursos y reconocimiento.

A ello se suma el reto de la desigual participación y priorida-
des políticas entre distintos grupos jóvenes. Kater y Martin, en 
su estudio con estudiantes universitarios de Arizona, muestran 
que existen patrones diversos de compromiso y protestas según 
identidades y posiciones sociales, lo que obliga a diseñar pro-
gramas de educación ciudadana sensibles a la heterogeneidad 
de experiencias y motivaciones (Kater & Martin, 2024). La alfa-
betización mediática se vuelve igualmente central en contextos 
digitales: Mellado-Moreno y Burgos subrayan la importancia de 
enseñar a leer críticamente visualizaciones de datos y conteni-
dos digitales como parte de una educación ciudadana capaz de 
enfrentar la desinformación y los sesgos algorítmicos (Mellado-
Moreno & Burgos, 2025). Y del lado docente, investigaciones 
como la de Alscher, Ludewig y McElvany indican que no todas las 
dimensiones de la “calidad docente” pesan igual en educación 
cívica: la activación cognitiva y un clima de aula abierto se aso-
cian positivamente con la disposición a participar, mientras que 
discutir acontecimientos políticos contemporáneos requiere una 
facilitación cuidadosa para evitar polarizaciones improductivas 
(Alscher et al., 2022).

En síntesis, las dimensiones ética, social y política de la educa-
ción ciudadana forman un triángulo inseparable que sustenta la 
posibilidad de una vida democrática densa. La ética aporta crite-
rios y horizontes de justicia; lo social, los vínculos y competencias 
para la convivencia y la cooperación; lo político, la capacidad de 
leer el poder, tomar posición y participar. Solo cuando estas tres 
dimensiones se trabajan en conjunto, de manera contextualizada 
y crítica, la educación ciudadana puede aspirar a algo más que a 
reproducir el orden existente: puede convertirse en una práctica 
formativa orientada a la construcción de sociedades más justas, 
inclusivas y democráticas.

Paradigmas y modelos pedagógicos para la formación 
ciudadana

La formación ciudadana en la educación superior se sostiene 
hoy sobre un entramado de paradigmas pedagógicos que se 
han ido desplazando desde enfoques transmisivos y normativos 
hacia modelos experienciales, dialógicos y críticos. Este cambio 
no es meramente metodológico: implica una redefinición de qué 
significa aprender “a ser ciudadano” en contextos democráticos 



24

Fundamentos teóricos de la educación para la ciudadanía

tensionados por la desigualdad, la polarización y la crisis de legi-
timidad institucional. En lugar de concebir al estudiantado como 
receptor pasivo de contenidos cívicos, estos paradigmas sitúan a 
las y los estudiantes como sujetos que piensan, sienten y actúan 
en la esfera pública, articulando conocimiento, compromiso y 
responsabilidad social.

En este giro, el aprendiza je experiencial se ha consolidado 
como uno de los paradigmas centrales. Parte de la premisa de 
que las competencias ciudadanas no se adquieren solo a través 
del estudio de conceptos, sino mediante la participación directa 
en situaciones reales donde se ponen en juego decisiones, con-
flictos, cooperación y servicio a otros. En el ámbito de las artes 
liberales, las experiencias de inmersión en terreno han mostrado 
su capacidad para profundizar el compromiso cívico del estu-
diantado: no solo facilitan la comprensión situada de problemas 
sociales, sino que ayudan a que los estudiantes tomen conciencia 
de sus emociones, sesgos y posicionamientos frente a esos pro-
blemas (Pandya, 2025). El componente contemplativo no opera 
como adorno, sino como dispositivo para cultivar atención plena, 
empatía y reflexión, rasgos clave en una ciudadanía capaz de 
escuchar y deliberar.

Este paradigma experiencial se articula con marcos constructi-
vistas que conciben a los estudiantes como protagonistas activos 
de su aprendizaje. La evidencia empírica sugiere que las meto-
dologías experienciales incrementan la motivación y el engage-
ment en el aula, fortaleciendo la implicación académica cuando 
las actividades están conectadas con problemas significativos 
para el estudiantado (Kong, 2021). En el terreno específico de la 
educación para el desarrollo sostenible, el aprendizaje-servicio 
y el compromiso comunitario aparecen como modelos particu-
larmente potentes: la revisión de literatura reciente muestra que 
los proyectos que combinan estudio riguroso, intervención en 
comunidades reales y reflexión crítica favorecen la adquisición 
de competencias vinculadas a la sostenibilidad y a la responsabi-
lidad social, posicionando a la educación superior como un actor 
relevante en la transformación de su entorno (Rodríguez-Zurita 
et al., 2024). Estos modelos no solo enseñan “contenido”, sino 
que entrenan formas de actuar colectivamente.

En paralelo, el paradigma de la educación cívica crítica se ha 
ido consolidando como respuesta a la fragilidad de las democra-
cias contemporáneas. Lejos de limitarse a transmitir información 
sobre instituciones políticas, este enfoque subraya la necesidad 
de dotar al estudiantado de herramientas para comprender la 
complejidad de los conflictos públicos, identificar actores e inte-
reses, evaluar evidencias y tomar posición de forma informada. 



25

Nube Guzmán / Johanna Bonilla

En contextos de crisis, se ha argumentado que la enseñanza de 
la ciudadanía democrática debe apoyarse en teorías del com-
promiso cívico para ofrecer experiencias de aprendiza je que 
permitan a los estudiantes analizar el conflicto, reconocer su 
dimensión humana y explorar vías de participación posible, en 
lugar de encerrarse en descripciones abstractas o neutralidades 
ficticias (Matto, 2024). La educación cívica crítica, en este senti-
do, se define más por su capacidad para problematizar y abrir 
preguntas que por ofrecer respuestas cerradas.

Un aspecto menos visible pero fundamental en los paradig-
mas de formación ciudadana reside en las cualidades del propio 
profesorado y de los equipos directivos, en particular en lo que 
se refiere a la tolerancia pedagógica. Investigaciones cualita-
tivas con responsables de instituciones de educación superior 
muestran que, aunque existe un reconocimiento discursivo de la 
importancia de la tolerancia, esta rara vez se traduce en prácticas 
sistemáticas o en estructuras formativas explícitas (Kashkhynbay 
et al., 2024). La ausencia de una educación intencionada para 
la tolerancia no es un detalle menor: el alumnado aprende tanto 
del currículo formal como del clima institucional, de los modos 
en que se gestionan la disidencia, el conflicto y la diversidad en 
el aula y en la universidad. Los paradigmas que aspiran a formar 
ciudadanía democrática necesitan, por tanto, consolidar culturas 
organizacionales donde la diferencia sea acogida y debatida, no 
silenciada o sancionada.

Los enfoques participativos y las metodologías innovadoras 
constituyen el terreno donde estos paradigmas se concretan. El 
aprendizaje-servicio, la investigación acción con comunidades, 
los proyectos de aula conectados con actores sociales reales, 
las simulaciones de procesos deliberativos o electorales, y la 
incorporación de tecnologías digitales para favorecer la colabo-
ración y el debate, forman parte de un repertorio que desplaza el 
énfasis desde la simple explicación hacia la co-construcción de 
soluciones. La revisión sistemática de Rodríguez-Zurita y colegas 
muestra que, cuando estas experiencias se diseñan con objetivos 
claros, acompañamiento reflexivo y criterios éticos, potencian 
competencias ciudadanas vinculadas a la sostenibilidad, la co-
rresponsabilidad y el trabajo interdisciplinario (Rodríguez-Zurita 
et al., 2024). La clave no reside solo en “salir al territorio”, sino en 
regresar a la universidad con preguntas, tensiones y aprendizajes 
que alimenten la reflexión crítica.

Con todo, la implementación de estos paradigmas enfrenta 
desafíos significativos. Las experiencias de mindfulness cívico, 
por ejemplo, muestran que no todos los grupos responden del 
mismo modo: variables como género, contexto socioeconómico 



26

Fundamentos teóricos de la educación para la ciudadanía

o situación residencial median la manera en que el estudiantado 
se involucra y se beneficia de las intervenciones (Pandya, 2025). 
De manera similar, la investigación sobre tolerancia pedagógi-
ca evidencia que, sin acciones proactivas desde los liderazgos 
institucionales, la apelación a la tolerancia queda en el plano 
retórico (Kashkhynbay et al., 2024). Estos datos advierten contra 
la tentación de considerar los paradigmas como “modelos idea-
les” universalmente aplicables, recordando que su eficacia está 
condicionada por contextos, recursos y culturas institucionales.

En perspectiva de conjunto, los paradigmas y modelos pe-
dagógicos para la formación ciudadana convergen en algunos 
principios compartidos: el reconocimiento del estudiantado como 
sujeto agente; la necesidad de conectar conocimiento con expe-
riencia y acción; la importancia de cultivar disposiciones como 
la tolerancia, la empatía y la responsabilidad; y la urgencia de 
abordar los conflictos públicos desde marcos críticos y no me-
ramente informativos. Hacia el futuro, las instituciones de edu-
cación superior se ven desafiadas a articular enfoques multimo-
dales que combinen aprendizaje experiencial, educación cívica 
crítica, metodologías participativas y una cultura institucional 
genuinamente respetuosa de la diversidad. Solo mediante esta 
integración será posible formar ciudadanos y ciudadanas capa-
ces de pensar, sentir y actuar en clave democrática en contextos 
cada vez más complejos.

Desafíos contemporáneos de la ciudadanía en la educación

La educación para la ciudadanía se desarrolla hoy en un esce-
nario marcado por crisis superpuestas: debilitamiento de las 
democracias, polarización política, fragmentación social, des-
plazamientos masivos de población, transformaciones tecnoló-
gicas aceleradas y emergencia climática. Este contexto obliga 
a repensar profundamente qué significa “formar ciudadanos” 
y, sobre todo, qué puede hacer la escuela frente a fenómenos 
que desbordan lo estrictamente nacional y alteran las formas 
tradicionales de socialización política. Los currículos, las prácti-
cas docentes y las políticas educativas se ven interpelados por 
demandas que no pueden resolverse solo añadiendo nuevos 
contenidos; requieren revisar las lógicas con que se concibe la 
ciudadanía y la función pública de la educación.

Uno de los rasgos más visibles del escenario actual es la crisis 
democrática y la creciente polarización política. En varios países, 
las aulas se ven atravesadas por discursos de populismo tóxico, 
guerras culturales, fundamentalismos religiosos, conflictos ar-
mados, emergencia climática y una presencia masiva de redes 



27

Nube Guzmán / Johanna Bonilla

sociales que amplifican la confrontación y la desinformación 
(Brett et al., 2024). En este contexto, el trabajo docente se vuelve 
especialmente delicado: la educación política suele tratarse con 
cautela por parte de autoridades curriculares y profesorado, que 
temen ser acusados de adoctrinamiento. Sin embargo, investi-
gaciones con estudiantes universitarios muestran que la pola-
rización afecta no solo sus preferencias políticas, sino también 
su disposición a participar y la “distancia social” que mantienen 
frente a determinados actores o grupos, lo que tensiona la po-
sibilidad de un diálogo democrático mínimo (Kumler & Howell, 
2024). En democracias consolidadas como la estadounidense, 
ello se traduce en el reto de educar simultáneamente para la 
participación política y para la apertura a perspectivas diversas, 
evitando que el compromiso se transforme en sectarismo (Levy 
et al., 2019).

En este marco, múltiples análisis señalan que los currículos de 
educación cívica resultan insuficientes para afrontar los impe-
rativos políticos del siglo XXI. En el caso australiano, por ejem-
plo, se ha mostrado que las propuestas de Educación Cívica y 
Ciudadanía no incorporan con la profundidad necesaria la com-
plejidad de los procesos de desconsolidación democrática ni las 
nuevas formas de conflicto político (Brett et al., 2024). En nuevas 
democracias como la polaca, la educación cívica debe cumplir 
además un papel de consolidación democrática, en tensión con 
herencias autoritarias aún presentes en mentalidades y estructu-
ras institucionales; la figura del “homo sovieticus” sintetiza preci-
samente esas disposiciones que obstaculizan la emergencia de 
una ciudadanía más progresista, reflexiva y sostenible (Szklarski, 
2024). En ambos casos, se advierte una brecha entre los desafíos 
del presente y el alcance de los diseños curriculares vigentes.

La fragmentación social y la pluralidad de identidades na-
cionales complejizan aún más el panorama. En contextos como 
Malasia, la educación ciudadana se despliega en medio de múl-
tiples concepciones de pertenencia y de una diversidad étnica, 
religiosa y cultural muy marcada; bajo estas condiciones, “ser 
malayo” deja de ser una categoría simple y se vuelve objeto de 
disputa, tanto en el campo jurídico como en el sociológico (Aziz, 
2024). La escuela se ve entonces forzada a negociar narrativas 
de nación que no excluyan a minorías ni silencien voces disiden-
tes, pero al mismo tiempo se encuentra condicionada por marcos 
políticos que pueden favorecer lecturas restringidas de la iden-
tidad nacional. Este dilema no es exclusivo de Malasia: atraviesa 
a todas las sociedades que intentan articular proyectos cívicos 
comunes en contextos de pluralidad identitaria.



28

Fundamentos teóricos de la educación para la ciudadanía

El riesgo de instrumentalización de la educación ciudadana por 
parte de regímenes autoritarios o semiautoritarios agrava esta 
situación. En China, el análisis de textos obligatorios de educa-
ción cívica muestra cómo la política es “culturalizada”, es decir, 
presentada como un conjunto de valores culturales incuestiona-
bles más que como un campo de deliberación y conflicto (Chen, 
2023). A diferencia de la clásica “politización de la cultura”, esta 
culturalización de la política permite enmascarar contenidos 
ideológicos ba jo retóricas de armonía cultural y tradición. En 
tales contextos, hablar de educación cívica “crítica” se vuelve 
extremadamente problemático: el currículo puede reforzar la 
adhesión a órdenes hegemónicos en lugar de abrir espacios 
para el cuestionamiento.

Las desigualdades en el acceso y en los efectos de la educa-
ción para la ciudadanía constituyen otro desafío central. Estudios 
en Reino Unido muestran que las clases de política y ciudada-
nía pueden, paradójicamente, profundizar las brechas de par-
ticipación entre jóvenes de distintos orígenes socioeconómicos 
y étnicos, inhibiendo las aspiraciones políticas de estudiantes 
pertenecientes a minorías o de bajo estatus social cuando sien-
ten que el currículo no los representa o los sitúa en posición 
subordinada (S et al., 2023). A ello se suma la histórica subre-
presentación de estudiantes con discapacidad en programas 
de educación cívica. Experiencias innovadoras, como los pre-
supuestos participativos escolares inclusivos, muestran que es 
posible revertir esta tendencia y generar aumentos medibles 
en conocimiento, habilidades y prácticas cívicas en poblaciones 
previamente marginadas, siempre que se diseñen dispositivos 
deliberativos que reconozcan sus voces y capacidades (Bartlett 
& Schugurensky, 2023). La situación de niños, niñas y jóvenes mi-
grantes o sin ciudadanía formal añade otra capa de complejidad: 
los Estados deben no solo garantizar el acceso a la escuela, sino 
también construir currículos que los preparen para participar en 
sociedades donde sus derechos están diferenciados y, a veces, 
cuestionados (Banks, 2024).

La desconexión entre teoría pedagógica y realidades de aula 
aparece como un problema transversal. Desde hace un siglo se 
ha criticado que la educación cívica se concentre en modales, 
buenas maneras y relaciones de pequeño grupo, sin entrar de 
lleno en las grandes cuestiones públicas que organizan la vida 
social (Gambrill, 1922). Hoy, aunque abundan marcos teóricos 
sobre deliberación, justicia social o democracia radical, muchos 
docentes siguen adoptando un rol de “neutralidad académica” 
que evita discutir conflictos contemporáneos o acompañar al es-
tudiantado en la construcción de identidades políticas reflexivas 



29

Nube Guzmán / Johanna Bonilla

(Strachan, 2025). Esta tensión entre la aspiración a una educa-
ción políticamente relevante y el temor al conflicto o a la sanción 
social bloquea buena parte del potencial transformador de la 
educación para la ciudadanía.

En el contexto actual de desinformación, populismos y erosión 
de la confianza en las instituciones, la necesidad de desarrollar 
competencias críticas se vuelve ineludible. El populismo con-
temporáneo se apropia de nociones de verdad para oponer “el 
pueblo” a “las élites”, y lo hace mediante performances discursi-
vas muy eficaces que apelan a emociones, agravios y narrativas 
simplificadas. La educación ciudadana rara vez aborda de forma 
sistemática qué es la verdad pública, cómo se construye eviden-
cia o cómo analizar los discursos populistas sin demonizarlos ni 
aceptarlos sin crítica (Stitzlein, 2024). Dotar a los estudiantes de 
herramientas para evaluar información, reconocer discursos ma-
nipuladores y, al mismo tiempo, comprender las injusticias reales 
que hacen posible el éxito populista, constituye un reto de pri-
mera línea para la educación en ciudadanía digital y mediática.

Otro ámbito todavía poco explorado es la educación cívica 
a lo largo de la vida. Si bien gran parte de la investigación se 
ha centrado en escuelas y universidades, los procesos de po-
larización, crisis climática o guerra muestran que también las 
personas adultas necesitan espacios de formación cívica que les 
permitan actualizar conocimientos, revisar prejuicios y fortalecer 
competencias deliberativas. A pesar de que una amplia mayoría 
de países declaran contar con políticas de educación ciudadana 
en sus estrategias de educación de adultos, la evidencia revela 
un desequilibrio claro: el Sur Global, por ejemplo, sigue estando 
subrepresentado en las investigaciones y en el diseño de progra-
mas robustos de educación cívica permanente (Hoggan-Kloubert 
et al., 2023). Este “punto ciego” deja fuera a amplios sectores de 
población que participan activamente en la vida política, pero 
que no son objeto de políticas formativas sistemáticas.

En este panorama, emerge un dilema clásico renovado: cómo 
promover lealtad hacia el Estado y sus instituciones democráticas 
sin sacrificar el pensamiento crítico. Investigaciones en Letonia 
muestran que la lealtad estatal se correlaciona con el conoci-
miento de la historia nacional, la enseñanza de la responsabilidad 
cívica en la escuela y las conversaciones políticas en la familia 
(Jurs et al., 2025). Sin embargo, si estos elementos se trabajan 
de forma acrítica, pueden derivar en nacionalismos cerrados que 
inhiben el cuestionamiento de políticas concretas o de injusti-
cias estructurales. La tarea pedagógica consiste en cultivar una 
identificación con los principios democráticos al mismo tiempo 
que se fomenta la capacidad de criticar gobiernos, decisiones 
y narrativas oficiales.



30

Fundamentos teóricos de la educación para la ciudadanía

Finalmente, los desafíos contemporáneos se inscriben en una 
transformación paradigmática de la educación moral y cívica. Las 
concepciones emergentes de ciudadanía global, ancladas en la 
diversidad social y en una humanidad compartida, desbordan los 
marcos centrados exclusivamente en el Estado-nación (Chung & 
Fung, 2024). En contextos como Taiwán, las reformas curriculares 
introducen el multiculturalismo y la participación cívica como ejes 
para construir una ciudadanía que se entiende simultáneamente 
local y global, nacional y cosmopolita. Este giro, sin embargo, 
convive con proyectos de construcción nacional aún en curso, 
lo que genera tensiones entre identidades globales, regionales 
y estatales que la escuela debe aprender a habitar y mediar.

En síntesis, los desafíos contemporáneos de la ciudadanía en 
la educación obligan a pasar de una visión estrecha y normati-
vista de la formación cívica a una concepción compleja, situada 
y crítica. La escuela y las instituciones de educación superior se 
ven llamadas a trabajar con la polarización sin reproducirla, a 
incluir a quienes históricamente han quedado al margen, a re-
sistir la instrumentalización ideológica, a alfabetizar frente a la 
desinformación y a articular identidades nacionales con respon-
sabilidades globales. Solo una educación ciudadana concebida 
como práctica transformadora, interseccional y a lo largo de la 
vida podrá contribuir a sostener democracias más justas, inclu-
sivas y resilientes en un mundo marcado por la incertidumbre.



31

Nube Guzmán / Johanna Bonilla

Referencias

Ammert, N., & Hovland, B. M. (2025). Democratic citizens, shaped 
by the past and shaping the past: Historical consciousness and 
democratic consciousness in the Norwegian curriculum for 
social studies 2020. Citizenship, Social and Economics Education, 
24(1), 85–101. https://doi.org/10.1177/14788047251315439 orcid.
org

Alscher, P., Ludewig, U., & McElvany, N. (2022). Civic education, 
teaching quality and students’ willingness to participate in 
political and civic life: Political interest and knowledge as 
mediators. Journal of Youth and Adolescence, 51, 1886–1900. 
https://doi.org/10.1007/s10964-022-01639-9 

Aziz, N. A. T. A. N. B. (2024). Being Malaysian: The role and 
challenges of citizenship education. Journal of Ecohumanism, 
3(8), 3604–3610. https://doi.org/10.62754/joe.v3i8.5027 

Banks, A. M. (2024). Constructing effective civic education for 
noncitizen students. Daedalus, 153(4), 302–319. https://doi.
org/10.1162/daed_a_02117 

Bartlett, T., & Schugurensky, D. (2024). Inclusive civic education 
and school democracy through participatory budgeting. 
Education, Citizenship and Social Justice, 19(3), 362–380. https://
doi.org/10.1177/17461979231160701 

Brett, P., Casey, J., & Nicolson, L. (2024). Exploring the 
political frontier in Australian schools: Bernsteinian insights 
on civics and citizenship education. Citizenship, Social 
and Economics Education, 23(3), 165–180. https://doi.
org/10.1177/14788047241288722 

Chen, Q., & Khoso, A. R. (2025). Evaluating the effects of ideological 
and political education on civic engagement and social 
behavior among university students: A case study of Sindh 
Agriculture University Tandojam, Pakistan. SAGE Open, 15(4), 
1–15. https://doi.org/10.1177/21582440251365400 

Chen, S. (2023). The culturalisation of politics in contemporary 
Chinese citizenship education. Comparative Education, 59(1), 
22–38. https://doi.org/10.1080/03050068.2023.2209396 

Chung, M.-L., & Fung, K. K. (2024). A new paradigm of moral 
education and civic engagement? A sociological institutionalist 
interpretation of multiculturalism among Taiwanese youth. 
Journal of Moral Education, 53(4), 717–742. https://doi.org/10.1
080/03057240.2024.2354964 

Costa, M. D., Hanley, C., & Sant, E. (2024). Global citizenship 
education in Europe: Taking up the (hum)Man in teacher 
education in England. Curriculum Inquiry, 54(2), 137–155. https://
doi.org/10.1080/03626784.2024.2430252 

https://doi.org/10.1177/14788047251315439 orcid.org
https://doi.org/10.1177/14788047251315439 orcid.org
https://doi.org/10.1007/s10964-022-01639-9
https://doi.org/10.62754/joe.v3i8.5027
https://doi.org/10.1162/daed_a_02117
https://doi.org/10.1162/daed_a_02117
https://doi.org/10.1177/17461979231160701
https://doi.org/10.1177/17461979231160701
https://doi.org/10.1177/14788047241288722
https://doi.org/10.1177/14788047241288722
https://doi.org/10.1177/21582440251365400
https://doi.org/10.1080/03050068.2023.2209396
https://doi.org/10.1080/03057240.2024.2354964
https://doi.org/10.1080/03057240.2024.2354964
https://doi.org/10.1080/03626784.2024.2430252
https://doi.org/10.1080/03626784.2024.2430252


32

Fundamentos teóricos de la educación para la ciudadanía

Darvai, T., & Somogyvári, L. (2025). Citizenship education on the 
other side: The Hungarian case in the Kádár Era (1957–1985). 
European Educational Research Journal, 24, 1–22. https://doi.
org/10.1177/14749041251327304 

Demaj, U. (2022). Symbolic identity building, ethnic nationalism 
and the linguistic reconfiguration of the urban spaces of the 
capital of Pristina, Kosovo. Ethnicities, 0(0), 1–23. https://doi.
org/10.1177/14687968221097810 

Dingili, R., & Lidundu, K. S. (2024). Transmission, transactional and 
reflection model: An approach to implementation of citizenship 
education in Kenya. Journal of Moral Education, 53(3), 527–544. 
https://doi.org/10.1080/03057240.2024.2301942

Erdal, C., & Kennelly, J. (2025). The disorientation of democracy 
and civic life: (Neo)liberal democratic citizenship education in 
the twenty-first century. Curriculum Inquiry, 55(1), 27–45. https://
doi.org/10.1080/03626784.2025.2520746

Ferguson, C., & Brett, P. (2023). Teacher and student interpretations 
of global citizenship education in international schools. 
Education, Citizenship and Social Justice, 18(2), 114–131. https://
doi.org/10.1177/17461979231211489

Franch, S. (2020). Global citizenship education: A new moral 
pedagogy for the 21st century? European Educational Research 
Journal, 19(6), 484–502. https://doi.org/10.1177/1474904120929103

Freires, T., Dotta, L. T., & Pereira, F. (2024). Young people’s 
construction of identity in the context of Southern Europe: 
Finding leads for citizenship education. Societies, 14(1), 9. 
https://doi.org/10.3390/soc14010009

Gambrill, J. M. (1922). Nationalism and civic education. 
Teachers College Record, 23(2), 203–215. https://doi.
org/10.1177/016146812202300203

Hoggan-Kloubert, T., Brandi, U., Hodge, S., Knight, E., & Milana, M. 
(2023). Civic lifelong education: Fostering informed citizenship 
amidst global challenges and democratic transformations. 
International Journal of Lifelong Education, 42(6), 639–660. 
https://doi.org/10.1080/02601370.2023.2234133

Jalilov, F., Safarova, R., Akramov, A., Musayev, E., Rakhimova, U., 
Shukrullayev, S., & Mirzaxmetova, X. (2025). Integrating ethical, 
cultural, and legal dimensions into higher education: Advancing 
21st-century competencies in Central Asia. Qubahan Academic 
Journal, 5(2), 78–91. https://doi.org/10.48161/qaj.v5n2a1723

Jurs, P., Rone, M., Konovalenko, T., Ozbilen, F. M., & Zabolotna, O. 
(2025). The impact of education and family upbringing on the 
formation of loyalty to the state: The case of Latvia. Problems 
and Perspectives in Management, 23(3), 387–401. https://doi.
org/10.21511/ppm.23(3).2025.37

https://doi.org/10.1177/14749041251327304
https://doi.org/10.1177/14749041251327304
https://doi.org/10.1177/14687968221097810
https://doi.org/10.1177/14687968221097810
https://doi.org/10.1080/03057240.2024.2301942
https://doi.org/10.1080/03626784.2025.2520746
https://doi.org/10.1080/03626784.2025.2520746
https://doi.org/10.1177/17461979231211489
https://doi.org/10.1177/17461979231211489
https://doi.org/10.1177/1474904120929103 
https://doi.org/10.3390/soc14010009
https://doi.org/10.1177/016146812202300203
https://doi.org/10.1177/016146812202300203
https://doi.org/10.1080/02601370.2023.2234133
https://doi.org/10.48161/qaj.v5n2a1723
https://doi.org/10.21511/ppm.23(3).2025.37
https://doi.org/10.21511/ppm.23(3).2025.37


33

Nube Guzmán / Johanna Bonilla

Kashkhynbay, B., Baltabayeva, Z., Lawrence, K., Asipova, 
N., & Baisarina, S. (2024). A qualitative inquiry of the 
pedagogical tolerance qualities of heads in higher education 
institutions. Cogent Education, 11(1), 2326749. https://doi.
org/10.1080/2331186X.2024.2326749

Kater, L., & Martin, N. D. (2024). Diversity in civic engagement: 
Political priorities and protest behavior of Arizona college 
students. American Behavioral Scientist, 68(5), 785–803. https://
doi.org/10.1177/00027642241284407

Kim, Y. (2025). The effect of education on democratic values under 
different regime types in Mexico. Journal of Politics in Latin 
America, 17(1), 89–109. https://doi.org/10.1177/1866802X251344318

Kong, Y. (2021). The role of experiential learning on students’ 
motivation and classroom engagement. Frontiers in Psychology, 
12, 771272. https://doi.org/10.3389/fpsyg.2021.771272

Koulu, A. (2025). Promoting sustainable life through global 
citizenship-oriented educational approaches: Comparison 
of LearnThinkAct approach-based and lecture-based SDG 
instructions on the development of students’ sustainability 
consciousness. Sustainability, 17(20), 9026. https://doi.
org/10.3390/su17209026

Kumler, L. M., & Howell, A. J. (2024). College student political 
participation in the context of a polarized nation and an 
international pandemic. Journal of Political Science Education, 
20(4), 585–601. https://doi.org/10.1080/15512169.2024.2414876

Ku, Z., & Mert, H. (2023). Citizenship education through high school 
history in Turkey. Citizenship, Social and Economics Education, 
22(3), 209–226. https://doi.org/10.1177/14788047231190385

Levy, B. L. M., Babb-Guerra, A., Batt, L., & Owczarek, W. (2019). 
Can education reduce political polarization? Teachers College 
Record, 121(5), 1–36. https://doi.org/10.1177/016146811912100503

Maire, Q. (2023). Towards a historical sociology of global 
citizenship education policy in Australia. Compare: A Journal 
of Comparative and International Education, 53(8), 1175–1192. 
https://doi.org/10.1080/03057925.2023.2212108

Matto, E. (2024). Teaching democratic citizenship in moments of 
conflict. Journal of Political Science Education, 20(1), 1–17. https://
doi.org/10.1080/15512169.2024.2319839

Mellado-Moreno, P.-C., & Burgos, C. (2025). Didactics in social 
studies for global citizenship education: Dimensions and 
technological contexts. Frontiers in Education, 10, 1514027. 
https://doi.org/10.3389/feduc.2025.1514027

Meng, S. (2025). Convergence and divergence in the concept 
of global citizen: The case of international students in Japan. 
Research in Comparative and International Education, 20(1), 
62–79. https://doi.org/10.1177/17454999251382802

https://doi.org/10.1080/2331186X.2024.2326749
https://doi.org/10.1080/2331186X.2024.2326749
https://doi.org/10.1177/00027642241284407
https://doi.org/10.1177/00027642241284407
https://doi.org/10.1177/1866802X251344318
https://doi.org/10.3389/fpsyg.2021.771272
https://doi.org/10.3390/su17209026
https://doi.org/10.3390/su17209026
https://doi.org/10.1080/15512169.2024.2414876
https://doi.org/10.1177/14788047231190385
https://doi.org/10.1177/016146811912100503
https://doi.org/10.1080/03057925.2023.2212108
https://doi.org/10.1080/15512169.2024.2319839
https://doi.org/10.1080/15512169.2024.2319839
https://doi.org/10.3389/feduc.2025.1514027
https://doi.org/10.1177/17454999251382802


34

Fundamentos teóricos de la educación para la ciudadanía

Menge, T. (2021). Colonial genealogies of immigration controls, 
self-determination, and the nation-state. Critical Review of 
International Social and Political Philosophy, 25(3), 352–371. 
https://doi.org/10.1080/13698230.2021.2007342

O’Brien, G. (2023). History repeating itself: An investigation of 
the challenges of teaching civic, social and political education. 
Irish Educational Studies, 42(3), 433–450. https://doi.org/10.10
80/03323315.2023.2189134

Pandya, S. (2025). Mindfulness in liberal arts field immersions: 
Enhancing civic engagement and experiential learning. 
Journal of Experimental Education, 93(1), 78–97.https://doi.
org/10.1177/10538259251320583

Rodríguez-Zurita, D., Jaya-Montalvo, M., Moreira-Arboleda, 
J., Raya-Diez, E., & Carrión-Mero, P. (2024). Sustainable 
development through service learning and community 
engagement in higher education. International Journal of 
Sustainability in Higher Education, 25(3), 601–620. https://doi.
org/10.1108/ijshe-10-2023-0461

S, N. F., Nur, R. J., & Nurhayati, E. S. (2023). Who’s afraid of political 
education? Journal of Peace Education, 20(3), 334–351. https://
doi.org/10.1080/17400201.2023.2265226

Saito, Y., Edwards, D. B., Sustarsic, M., & Taira, D. (2023). The 
onto-epistemic foundations of global governance and global 
education policies: A decolonial analysis of global citizenship 
education in Hawaii. Comparative Education Review, 67(4), 
553–578. https://doi.org/10.1086/726613

Santamaría-Cárdaba, N., Gajardo, K., Iglesias, J. C., & Ortega-
Quevedo, V. (2024). Global education and critical thinking. 
Open Education Studies, 6(1), 1–18. https://doi.org/10.1515/
edu-2024-0010

Santer, J. S. (2024). Open your eyes onto these unexploited treasures: 
The Société d’Encouragement au Tourisme and the making of 
a Lebanese nation in the 1930s. Journal of Tourism History, 16(2), 
156–175. https://doi.org/10.1080/1755182X.2024.2331497

Sar, T., Nayır, F., & Poyrazlı, E. (2025). Educare, educere, or holistic? 
Exploring researchers’ educational approaches in education for 
sustainable development research. Sustainable Development, 
33(2), 348–363. https://doi.org/10.1002/sd.3481

Shabalala, N. P., & Photo, P. (2025). Global citizenship 
education: A strategic framework for G20 solutions. Journal 
of Global Responsibility, 16(1), 45–62. https://doi.org/10.1108/
jgr-03-2025-0054

https://doi.org/10.1080/13698230.2021.2007342
https://doi.org/10.1080/03323315.2023.2189134
https://doi.org/10.1080/03323315.2023.2189134
https://doi.org/10.1177/10538259251320583
https://doi.org/10.1177/10538259251320583
https://doi.org/10.1108/ijshe-10-2023-0461
https://doi.org/10.1108/ijshe-10-2023-0461
https://doi.org/10.1080/17400201.2023.2265226
https://doi.org/10.1080/17400201.2023.2265226
https://doi.org/10.1086/726613
https://doi.org/10.1515/edu-2024-0010
https://doi.org/10.1515/edu-2024-0010
https://doi.org/10.1080/1755182X.2024.2331497
https://doi.org/10.1002/sd.3481
https://doi.org/10.1108/jgr-03-2025-0054
https://doi.org/10.1108/jgr-03-2025-0054


35

Nube Guzmán / Johanna Bonilla

Shaw, M. (2022). Worldview literacy as intercultural citizenship 
education. Education, Citizenship and Social Justice, 17(2), 170–
189. https://doi.org/10.1177/17461979211062125

Silwal, K. R. (2023). Globalization’s impact on citizenship 
subjectivity in Nepal: An interconnected perspective. 
Contemporary Social Science, 18(3), 310–325. https://doi.
org/10.62047/css.2023.12.31.79

Stitzlein, S. M. (2024). Populist challenges to truth and democracy 
met with pragmatist alternatives in citizenship education. 
Educational Theory, 74(2), 207–226. https://doi.org/10.1111/
edth.12614

Strachan, J. C. (2025). Keeping political science relevant. 
European Political Science, 24(1), 123–137. https://doi.org/10.1057/
s41304-025-00513-z

Steyn, M., & Vanyoro, K. (2023). Critical diversity literacy: A 
framework for multicultural citizenship education. Education, 
Citizenship and Social Justice, 18(1), 34–52. https://doi.
org/10.1177/17461979231178520

Swapna, J., & Nagarajan, K. (2023). Time to teach age-old values 
Yamas and Niyamas as part of value education to school 
children. Journal of Human Values, 29(1), 51–63. https://doi.
org/10.1177/09716858221150056

Szklarski, B. (2024). Teaching civics for sustainability in post-
authoritarian order. Journal of Adult and Continuing Education, 
30(1), 96–112. https://doi.org/10.1177/14779714241276832

Varghese, C. (2025). Hierarchy, stigma and construction 
of marginal citizenship in everyday schooling. Journal 
of Asian and African Studies, 60(3), 421–440. https://doi.
org/10.1177/00219096251318235

Veugelers, W. (2024). The moral and political dimensions of 
education. Journal of Moral Education, 53(5), 843–860. https://
doi.org/10.1080/03057240.2024.2384809

Villaman, N. (2024). Cultivating political efficacy: Facilitation as 
a catalyst for democratic education and civic competence. 
Journal of Civil Society, 20(3), 358–376. https://doi.org/10.108
0/17448689.2024.2390054

Wilson, A., & Brezicha, K. F. (2023). Good citizenship and the true 
and inspiring story of America. Peabody Journal of Education, 
98(4), 410–425. https://doi.org/10.1080/0161956X.2023.2261311

Ylimaki, R. M., & Wilmers, A. (2021). Historical perspectives and 
contemporary challenges to education and citizenry in the 
modern nation state. European Educational Research Journal, 
20(3), 375–395. https://doi.org/10.1177/14749041211004659

https://doi.org/10.1177/17461979211062125
https://doi.org/10.62047/css.2023.12.31.79
https://doi.org/10.62047/css.2023.12.31.79
https://doi.org/10.1111/edth.12614
https://doi.org/10.1111/edth.12614
https://doi.org/10.1057/s41304-025-00513-
https://doi.org/10.1057/s41304-025-00513-
https://doi.org/10.1177/17461979231178520
https://doi.org/10.1177/17461979231178520
https://doi.org/10.1177/09716858221150056
https://doi.org/10.1177/09716858221150056
https://doi.org/10.1177/00219096251318235
https://doi.org/10.1177/00219096251318235
https://doi.org/10.1080/17448689.2024.2390054 
https://doi.org/10.1080/17448689.2024.2390054 
https://doi.org/10.1080/0161956X.2023.2261311
https://doi.org/10.1177/14749041211004659


36

Fundamentos teóricos de la educación para la ciudadanía

Zhao, Z., & Lee, J. C.-K. (2023). The meaning of life in China’s 
civics curriculum: A comparative historical study on worldview 
construction. Journal of Moral Education, 52(4), 533–550. https://
doi.org/10.1080/03057240.2023.2258288

https://doi.org/10.1080/03057240.2023.2258288
https://doi.org/10.1080/03057240.2023.2258288


ISBN 978-9942-596-02-4 | 2025 
https://editorial.risei.org

Capítulo II

Metodología del interaprendizaje 
en la educación ciudadana  

Introducción
La metodología del interaprendizaje ocupa un lugar central en 
la educación para la ciudadanía porque permite articular, en 
un mismo proceso pedagógico, la construcción conjunta del 
conocimiento, la participación democrática y el desarrollo de 
competencias socioemocionales y éticas. A diferencia de los 
modelos tradicionales de enseñanza, basados en la transmisión 
unidireccional de contenidos desde el docente al estudiante, el 
interaprendizaje concibe el aula como una comunidad de diálogo 
en la que todas las personas piensan, sienten y actúan en relación 
con las otras (Quispe et al., 2023).

Desde esta perspectiva, aprender no consiste solo en incor-
porar información, sino en reconstruir colectivamente la expe-
riencia, interpretar críticamente la realidad y asumir decisiones 
compartidas sobre los problemas que afectan a la comunidad. En 
ese sentido, el interaprendizaje se conecta con la propuesta de 
John Dewey, quien entiende la escuela como una forma de vida 
social donde se experimentan, en pequeña escala, las formas de 
cooperación, deliberación y responsabilidad propias de la demo-
cracia. La ciudadanía, por tanto, no se “explica” únicamente: se 
vive y se ensaya en el aula.



38

Metodología del interaprendizaje en la educación ciudadana

De manera similar, la pedagogía crítica de Paulo Freire aporta 
una clave fundamental para comprender el interaprendizaje: el 
diálogo problematizador. En lugar de una educación “bancaria”, 
que deposita contenidos en la mente del estudiante, el intera-
prendizaje plantea que educador y educandos reflexionen juntos 
sobre la realidad, reconociéndose como sujetos de conocimiento 
y como actores capaces de transformarla. Este enfoque es es-
pecialmente relevante en América Latina, donde las desigual-
dades estructurales, las memorias de violencia y los procesos 
de exclusión exigen una educación ciudadana orientada a la 
justicia social y al reconocimiento de las voces históricamente 
silenciadas (Rodríguez, 2020; Romo-Ramos, 2024).

En el contexto actual, atravesado por la globalización econó-
mica, las migraciones, la revolución digital y la crisis ecológica, 
la ciudadanía se resignifica en clave local, nacional y planetaria. 
La formación ciudadana ya no puede limitarse a la enseñanza de 
normas cívicas o estructuras estatales; debe incluir la compren-
sión de fenómenos globales y la participación en redes transna-
cionales, así como la construcción de una ética planetaria que 
reconozca la interdependencia entre seres humanos y naturaleza 
(Costa et al., 2024; Morin, 1999; Nussbaum, 2010). En este escena-
rio, el interaprendizaje se presenta como una metodología idónea 
para articular las múltiples escalas de la ciudadanía.

El capítulo se organiza en cuatro apartados. En el primero, se 
analiza la relación entre aprendizaje y desarrollo de la perso-
nalidad ciudadana, destacando el papel de la educación formal 
y no formal en la configuración de identidades cívicas. En el 
segundo, se abordan los fundamentos teóricos de la educación 
ciudadana, mostrando la diversidad de marcos conceptuales 
que la sustentan. En el tercero, se examinan los procesos y con-
textos educativos para la ciudadanía, tanto en espacios escola-
res como comunitarios, universitarios y digitales. Finalmente, el 
cuarto apartado se centra en la didáctica general y la práctica 
reflexiva como condiciones profesionales necesarias para que 
el interaprendiza je se traduzca en experiencias de formación 
ciudadana crítica, especialmente en el contexto ecuatoriano y 
latinoamericano.

Aprendizaje y desarrollo de la personalidad ciudadana

El aprendizaje y el desarrollo de la personalidad ciudadana cons-
tituyen procesos íntimamente vinculados, en los que se entrelazan 
dimensiones cognitivas, socioemocionales, éticas e identitarias. 
La educación ciudadana no se limita a transmitir información 
sobre instituciones políticas o normas de convivencia; aspira a 



39

Nube Guzmán / Johanna Bonilla

formar sujetos que se reconozcan como parte de una comunidad 
política, con derechos y responsabilidades, capaces de intervenir 
de manera reflexiva en los asuntos públicos.

Educación, competencias cívicas y bienestar docente-estudiantil
La literatura contemporánea subraya que la educación es un 
pilar para el desarrollo de competencias cívicas, sociales y pro-
fesionales. Liepa et al. (2012), al analizar criterios de bienestar 
docente, enfatizan que el profesorado no solo transmite conte-
nidos, sino que modela actitudes, valores y maneras de relacio-
narse que impactan directamente en la formación ciudadana de 
sus estudiantes. Un cuerpo docente con buen clima emocional y 
percepción de eficacia profesional tiende a generar ambientes 
de aula más democráticos, participativos e inclusivos.

En esta línea, la educación para la ciudadanía se entiende 
como condición del desarrollo humano en el siglo XXI. Nadkarni 
y Stevenson (2008) muestran, desde el ámbito de la educación 
ecológica, cómo la relación entre científicos y públicos no tra-
dicionales favorece el desarrollo de un pensamiento ecológico 
crítico, indispensable para tomar decisiones informadas ante 
desafíos ambientales complejos. Esta idea puede trasladarse al 
aula: la interacción entre escuela, comunidad y actores sociales 
amplía los marcos de referencia del estudiantado y fortalece su 
capacidad para intervenir en debates públicos.

Formación profesional, responsabilidad cívica e identidad 
docente
En la educación superior, la formación no se reduce a la adquisi-
ción de competencias técnicas, sino que involucra el desarrollo 
de una identidad profesional con dimensión cívica. Barkova et 
al. (2025) muestran que la orientación profesional y el entorno 
cultural de las instituciones de educación superior influyen en la 
socialización de los estudiantes y en la articulación entre motiva-
ciones personales y necesidades sociales. Un proceso formativo 
que incorpore explícitamente la responsabilidad social, la ética 
profesional y la participación comunitaria contribuye a que las 
y los futuros profesionales se perciban como agentes de cambio 
y no solo como trabajadores especializados.

El papel del docente es crucial. Ilaltdinova y Oladyshkina 
(2020) destacan cómo las características de la personalidad del 
profesorado, sus valores y su propio compromiso cívico impac-
tan en la autoimagen y en la elección profesional de los futuros 
docentes. Un profesor percibido como “el mejor del mundo” no lo 
es únicamente por su dominio disciplinar, sino por su capacidad 
para acompañar procesos de construcción de sentido, ejercer 



40

Metodología del interaprendizaje en la educación ciudadana

una autoridad democrática y encarnar una forma ética de estar 
en el mundo. Esta dimensión ejemplar refuerza la idea de que la 
personalidad ciudadana se aprende también por identificación 
y por participación en comunidades de práctica.

En el contexto latinoamericano, esta cuestión resulta espe-
cialmente relevante para la formación docente en Educación 
para la Ciudadanía. Programas de formación inicial que integran 
prácticas de participación estudiantil, proyectos comunitarios 
y reflexión crítica sobre el rol del profesorado permiten que los 
futuros maestros y maestras se vean a sí mismos no solo como 
transmisores de contenidos curriculares, sino como mediadores 
culturales, defensores de derechos y promotores de justicia social.

Aprendizaje cognitivo, socioemocional e identidad ciudadana
El desarrollo de la personalidad ciudadana se alimenta de distin-
tas formas de aprendizaje, entre las que podemos destacar tres:

1.	 	Aprendizaje cognitivo. Implica adquirir conocimientos sobre 
el funcionamiento de la sociedad, las instituciones democrá-
ticas, los derechos humanos, los mecanismos de participa-
ción, así como sobre problemáticas contemporáneas como 
el cambio climático, la violencia de género o la desigualdad 
social. La alfabetización científica y política resulta esencial 
para debatir de manera informada y evitar la manipulación 
por discursos simplificadores (Nadkarni & Stevenson, 2008; 
Hoyos, 2021).

2.	 Aprendiza je social y emocional. La ciudadanía se ejerce 
en vínculos concretos. Habilidades como la empatía, la re-
gulación emocional, la resolución pacífica de conflictos, la 
negociación y la escucha activa son condiciones para par-
ticipar en espacios colectivos sin recurrir a la violencia o 
la imposición. La investigación de Ilaltdinova y Oladyshkina 
(2020) sugiere que la experiencia escolar puede fortalecer 
o debilitar estas competencias dependiendo del clima de 
aula, de los estilos de liderazgo docente y de las oportuni-
dades para el trabajo colaborativo. En una perspectiva de 
interaprendizaje, estas habilidades se construyen al afron-
tar tareas grupales que requieren coordinación, diálogo y 
corresponsabilidad (Quispe et al., 2023; Vélez et al., 2025).

3.	Desarrollo de la identidad personal y colectiva. Tobin (2024) 
plantea que la formación de la personalidad pasa por un 
proceso de negociación entre deseos personales y normas 
sociales. La lectura de literatura, el aprendizaje de nuevas 
lenguas y el encuentro con culturas diversas ofrecen oportu-
nidades para cuestionar los marcos identitarios heredados 



41

Nube Guzmán / Johanna Bonilla

y construir proyectos de vida propios. La ciudadanía, así, no 
se reduce a una categoría jurídica, sino que se vive como 
identidad: sentirse parte de un “nosotros” ampliado que 
incluye la comunidad local, el país y, potencialmente, la 
humanidad como conjunto.

En contextos como el ecuatoriano, donde coexisten múltiples 
identidades étnicas, lingüísticas y culturales, este proceso de 
construcción identitaria tiene una dimensión intercultural clave. 
Reconocer la pertenencia a pueblos originarios, comunidades 
afrodescendientes, grupos migrantes o sectores populares impli-
ca también disputar narrativas hegemónicas sobre quién cuenta 
como ciudadano legítimo. La educación ciudadana debe contri-
buir a que las y los estudiantes puedan afirmar sus identidades, 
cuestionar las discriminaciones y participar en la construcción 
de una sociedad más inclusiva.

Socialización, compromiso cívico y pensamiento ecológico
La orientación profesional y los vínculos entre universidad y so-
ciedad contribuyen de manera significativa a la consolidación 
de la personalidad ciudadana (Barkova et al., 2025). Actividades 
como proyectos de aprendizaje-servicio, prácticas comunitarias, 
trabajo con organizaciones sociales o iniciativas de investiga-
ción-acción permiten que el estudiantado experimente formas 
concretas de compromiso público. Nadkarni y Stevenson (2008) 
muestran cómo el contacto entre científicos y audiencias no tradi-
cionales puede fortalecer una cultura de diálogo y participación 
en torno a temas ecológicos. En la educación para la ciudadanía, 
este tipo de experiencias puede traducirse en proyectos escola-
res sobre cuidado del ambiente, defensa del territorio o vigilancia 
ciudadana de políticas públicas.

En síntesis, la personalidad ciudadana se construye a través 
de un proceso de aprendizaje permanente que integra conoci-
mientos, habilidades sociales y un profundo trabajo de construc-
ción de identidad. El interaprendizaje, al promover espacios de 
cooperación, diálogo y responsabilidad compartida, se presenta 
como un marco privilegiado para articular estas dimensiones y 
formar ciudadanos capaces de participar de manera crítica y 
constructiva en la sociedad.

 Fundamentos teóricos de la educación ciudadana

La educación ciudadana se apoya en un conjunto amplio de 
fundamentos teóricos que provienen de la pedagogía, la filoso-
fía política, la sociología, la ética y las ciencias de la educación. 
Estos marcos orientan la definición de sus finalidades, contenidos, 



42

Metodología del interaprendizaje en la educación ciudadana

metodologías y formas de evaluación. En el contexto latinoame-
ricano, este entramado teórico se enriquece con perspectivas 
críticas y descoloniales que cuestionan modelos eurocéntricos de 
ciudadanía y proponen alternativas ancladas en las experiencias 
históricas de la región.

Componentes de la competencia ciudadana
Numerosos autores coinciden en que la competencia ciudadana 
es un constructo complejo, integrado por varios componentes 
que deben desarrollarse de manera articulada:

•	 Conocimientos cívicos (saber). Comprenden la informa-
ción relativa a sistemas políticos, principios democráticos, 
estructura del Estado, historia política, legislación básica y 
derechos humanos. Abduganisovna (2025) subraya que este 
componente proporciona el marco conceptual indispensa-
ble para que las personas puedan comprender los asuntos 
públicos y tomar decisiones fundamentadas.

•	 	Habilidades o competencias cívicas (saber hacer). Se refie-
ren a capacidades como la argumentación, la deliberación, 
la resolución de conflictos, el trabajo colaborativo, el pensa-
miento crítico y la participación en procesos democráticos 
(Hajunilato et al., 2024; Hoyos, 2021). Sin estas habilidades, 
los conocimientos cívicos corren el riesgo de quedarse en 
el plano declarativo.

•	 	Valores y actitudes cívicas (saber ser). Incluyen la inter-
nalización de valores como la justicia, la igualdad, la soli-
daridad, el respeto a la diversidad, la responsabilidad y el 
compromiso con el bien común. Kalinnikova y Tolok (2024) 
destacan el papel de la educación humanista en la forma-
ción de estos valores cívicos, que constituyen la base moral 
de la democracia.

•	 Participación cívica (saber participar). Es la dimensión 
práctica de la competencia ciudadana: implica implicarse 
en la vida comunitaria, participar en organizaciones, movi-
mientos o instancias de decisión, y ejercer los derechos de 
manera activa y responsable (Hajunilato et al., 2024). En la 
escuela, se traduce en formas de participación estudiantil, 
proyectos de aula, consejos escolares, etc.

Estos componentes dialogan con las propuestas de Nussbaum 
(2010) sobre las capacidades necesarias para una vida digna y 
con la preocupación de Tedesco (1995) por un “nuevo pacto edu-
cativo” que articule equidad, calidad y ciudadanía democrática.



43

Nube Guzmán / Johanna Bonilla

 Constructivismo, experiencia y aprendizaje significativo
El constructivismo ofrece un marco fundamental para compren-
der cómo se aprende la ciudadanía. Desde esta perspectiva, el 
conocimiento no se copia de la realidad, sino que se construye 
activamente a partir de la interacción entre el sujeto, los otros y 
el contexto. Esto implica que la educación ciudadana debe partir 
de las experiencias, saberes previos y problemas reales de los 
estudiantes, y no de definiciones abstractas desconectadas de 
su vida cotidiana.

Abduganisovna (2025) destaca que la competencia de ciuda-
danía socialmente activa se desarrolla mejor cuando las metodo-
logías de enseñanza involucran a los estudiantes en experiencias 
de participación real, como el trabajo en proyectos comunita-
rios o la resolución colaborativa de problemas sociales. Dewey 
(1916/1997) ya señalaba que la democracia es ante todo una for-
ma de vida asociada que se aprende a través de la experiencia 
compartida. En esta línea, metodologías como el Aprendiza je 
Basado en Proyectos (ABP), el aprendizaje-servicio o el apren-
diza je colaborativo favorecen un aprendiza je significativo de 
la ciudadanía (Centeno-Sandoval et al., 2025; Ibacache, 2023).

Pedagogía crítica, descolonización y Buen Vivir
La pedagogía crítica aporta una segunda clave central. Freire 
(1970/2005) concibe la educación como práctica de libertad y 
propone el diálogo como herramienta para tomar conciencia 
de la realidad (“concientización”) y transformarla. La educa-
ción ciudadana, desde esta perspectiva, no puede ser neutral: 
está llamada a posicionarse frente a las injusticias, denunciar las 
estructuras de opresión y promover la organización colectiva. 
Rodríguez (2020), en su reflexión sobre descolonización episte-
mológica y educación política en Colombia, propone articular 
la formación ciudadana con el paradigma del “Buen Vivir”, que 
enfatiza la reciprocidad, la armonía con la naturaleza y la justicia 
social.

Este enfoque resulta especialmente significativo en Ecuador, 
donde la noción de Buen Vivir (sumak kawsay) ha sido incorpo-
rada en la Constitución, ofreciendo un marco alternativo a los 
modelos de desarrollo basados exclusivamente en el crecimiento 
económico. La educación para la ciudadanía, en clave de Buen 
Vivir, debe promover no solo el conocimiento de derechos y de-
beres, sino también el cuidado del entorno, la solidaridad inter-
generacional y la revalorización de saberes ancestrales.



44

Metodología del interaprendizaje en la educación ciudadana

Republicanismo cívico y ciudadanía global
El republicanismo cívico pone el acento en la libertad como no 
dominación y en la importancia de la virtud cívica y la partici-
pación activa en la vida pública. Desde esta óptica, la educa-
ción ciudadana debe cultivar la disposición a involucrarse en 
asuntos colectivos, a vigilar el poder y a defender el bien común 
(Abduganisovna, 2025; Touraine, 1997). La ciudadanía no es solo 
un conjunto de derechos, sino una responsabilidad compartida.

Al mismo tiempo, las transformaciones globales han impulsado 
el desarrollo de la educación para la ciudadanía global. Costa et 
al. (2024) analizan cómo las competencias globales se articulan 
con la educación para el desarrollo sostenible, mientras que 
Mouboua et al. (2024) muestran el papel del lenguaje y del enfo-
que multilingüe en la promoción del entendimiento intercultural. 
Desde esta perspectiva, la educación ciudadana debe preparar 
a los estudiantes para comprender las interdependencias plane-
tarias, valorar la diversidad cultural y asumir responsabilidades 
globales.

La propuesta de Morin (1999) sobre los “siete saberes necesa-
rios para la educación del futuro” refuerza esta idea: la educación 
debe enseñar la condición humana, la identidad terrenal com-
partida y la ética del género humano. La ciudadanía, así, se pro-
yecta más allá de las fronteras nacionales hacia una conciencia 
planetaria que reconoce la interdependencia ecológica y social.

Funciones de la educación ciudadana en contextos de crisis
En contextos de conflicto o inestabilidad política, la educación 
ciudadana adquiere una relevancia particular. Prytula (2024) 
muestra cómo, en la sociedad ucraniana contemporánea, la edu-
cación cívica se convierte en una necesidad urgente para for-
talecer la autoconciencia nacional y la capacidad de defensa 
de la población. En América Latina, marcada por crisis políticas 
recurrentes, corrupción y desigualdad, la educación para la ciu-
dadanía cumple funciones similares: fortalecer la inteligencia 
cívica, fomentar la responsabilidad y estimular la participación 
(Hajunilato et al., 2024; Romo-Ramos, 2024).

La formación inicial del profesorado es un espacio estratégi-
co para este cometido. Rivero (2015) subraya la importancia de 
integrar la participación ciudadana y la cultura científica en la 
formación de docentes para la educación técnica y profesional, 
de modo que puedan promover una ciudadanía informada, crítica 
y comprometida con el desarrollo sostenible.

En suma, los fundamentos teóricos de la educación ciuda-
dana forman un marco plural y dinámico, en el que convergen 
constructivismo, pedagogía crítica, republicanismo, ciudadanía 



45

Nube Guzmán / Johanna Bonilla

global y perspectivas descoloniales. La metodología del intera-
prendizaje traduce estos marcos en prácticas concretas, donde 
los estudiantes aprenden ciudadanía ejerciéndola.

 Procesos y contextos educativos para la ciudadanía

La educación para la ciudadanía se despliega en diversos pro-
cesos y contextos, que abarcan desde las aulas de educación 
básica hasta la universidad, pasando por la familia, la comunidad, 
los medios de comunicación y los entornos digitales. Reconocer 
esta multiplicidad de espacios permite diseñar estrategias que 
articulen lo formal, lo no formal y lo informal, y que sitúen la for-
mación ciudadana en la vida cotidiana de las personas.

Enfoques pedagógicos y contextualización educativa
Desde el plano pedagógico, la educación ciudadana se nutre de 
corrientes que ponen el acento en la reflexión crítica, la partici-
pación y la transformación social. Cabezudo (2020) propone una 
pedagogía para la cultura de paz, la ciudadanía y los derechos 
humanos que recurre a la memoria y a la justicia como ejes de 
construcción de sujeto. Esto implica recuperar historias de vio-
lencia y resistencia, visibilizar conflictos y generar procesos de 
reparación simbólica y reconocimiento de víctimas.

Navas y Moraes (2020) plantean la contextualización educati-
va como un proceso ético, político y transdisciplinar que requiere 
diálogo horizontal entre educadores, educandos y comunidad. 
En la educación ciudadana, contextualizar supone preguntarse: 
¿qué problemas afectan a este territorio?, ¿qué formas de par-
ticipación existen?, ¿qué actores están excluidos?, ¿qué saberes 
comunitarios pueden incorporarse en el aula? Esta mirada es 
fundamental para evitar una educación ciudadana abstracta o 
meramente normativa.

Integración curricular y transversalidad
En muchos sistemas educativos, la educación ciudadana se 
ha institucionalizado como una asignatura específica. Olmedo 
(2024) analiza el caso español y las controversias en torno a la 
enseñanza de valores cívicos y éticos, señalando el riesgo de 
que la materia sea instrumentalizada políticamente o de que 
se perciba como adoctrinamiento. Esta preocupación también 
aparece en América Latina, donde la incorporación de Educación 
para la Ciudadanía en los currículos ha generado debates sobre 
su orientación ideológica.

Para superar estas tensiones, diversos autores proponen una 
doble estrategia: mantener espacios curriculares específicos para 



46

Metodología del interaprendizaje en la educación ciudadana

la formación ciudadana y, al mismo tiempo, garantizar su trans-
versalidad a lo largo de todo el currículo (Soria & Ochoa, 2023; 
Sangüíns & Forero, 2025). Así, la ciudadanía puede trabajarse 
desde las ciencias sociales, la lengua, las ciencias naturales, el 
arte o la educación física, vinculando contenidos disciplinarios 
con problemas públicos. Martínez (2021), por ejemplo, muestra 
cómo la lectura crítica del espacio geográfico contribuye a que 
futuros docentes de educación infantil comprendan la relación 
entre territorio, poder y participación.

En Ecuador y otros países latinoamericanos, esta transver-
salidad puede concretarse en proyectos que articulen Estudios 
Sociales, Lengua y Literatura, Educación Ambiental y Educación 
Artística alrededor de ejes como los derechos humanos, la inter-
culturalidad, la memoria histórica o los Objetivos de Desarrollo 
Sostenible.

Metodologías activas e interaprendizaje en el aula
Las metodologías activas ocupan un lugar privilegiado en la 
educación para la ciudadanía porque favorecen la participación, 
el diálogo y la co-construcción del conocimiento. El trabajo coo-
perativo ha mostrado ser especialmente efectivo para potenciar 
el rendimiento académico, mejorar las habilidades sociales y 
promover la corresponsabilidad (Cevallos-Moreira et al., 2024). 
En la asignatura de Educación para la Ciudadanía, se pueden 
diseñar actividades cooperativas como estudios de caso sobre 
conflictos comunitarios, análisis de noticias o elaboración de 
propuestas de mejora de la convivencia escolar.

El Aprendizaje Basado en Proyectos (ABP) permite, además, 
conectar los contenidos curriculares con problemáticas reales 
del entorno (Mayorga-Abril et al., 2025; Ibacache, 2023; Centeno-
Sandoval et al., 2025). En educación ciudadana, esto podría tra-
ducirse en proyectos sobre recicla je y cuidado del ambiente, 
participación estudiantil, derechos de la niñez o equidad de 
género. Lobo-de-Diego et al. (2024) muestran, en el ámbito de 
la formación inicial de profesores de educación física, cómo el 
aprendiza je-servicio y el traba jo por proyectos fortalecen el 
compromiso social del estudiantado.

La gamificación y el uso de herramientas lúdicas también 
constituyen recursos pertinentes para la formación ciudadana. 
Chaguay et al. (2025) y Téllez y Mendoza (2025) evidencian que 
la integración de elementos de juego incrementa la motivación, 
la participación y el trabajo en equipo, mientras que Minga et 
al. (2023) destacan el potencial de las herramientas lúdicas en 
educación superior para fortalecer el aprendizaje significativo. 
En el campo de la ciudadanía, la gamificación puede emplearse 



47

Nube Guzmán / Johanna Bonilla

para simular procesos electorales, sesiones de asambleas, de-
bates públicos o toma de decisiones colectivas.

Por otra parte, la instrucción entre pares aparece como una 
metodología eficaz para que los estudiantes discutan y razonen 
sobre conceptos complejos. Ortiz et al. (2025), en el contexto 
de la enseñanza del álgebra lineal, muestran cómo este enfoque 
mejora la comprensión conceptual. Trasladado a la educación 
ciudadana, podría utilizarse para analizar dilemas éticos, dis-
cursos políticos o conflictos socioambientales, promoviendo el 
pensamiento crítico y la argumentación fundamentada.

Escuelas, universidades y comunidades como espacios de 
ciudadanía
La escuela es el primer espacio de ciudadanía. Romo-Ramos 
(2024) la define como la primera comunidad política donde niños, 
niñas y adolescentes aprenden a vivir con otros que piensan y 
sienten distinto. La formación ciudadana en este ámbito requiere 
un clima escolar basado en el respeto, la cooperación y la justi-
cia. Polo y Cantillo (2024) resaltan la importancia de trabajar las 
emociones morales complejas, como la empatía, la indignación 
ante la injusticia o la gratitud, en la formación ciudadana. Esto 
puede hacerse, por ejemplo, a través de narrativas, dramatiza-
ciones o análisis de testimonios.

Coma-Rosell et al. (2023) proponen la idea de “escuelas trans-
formadoras” orientadas hacia la ciudadanía global y la Agenda 
2030. En estas escuelas se promueve la participación estudiantil 
en la toma de decisiones, el trabajo por proyectos vinculados 
con los Objetivos de Desarrollo Sostenible y la articulación con 
organizaciones comunitarias.

En el contexto universitario, Fernandes y Matos (2022) y 
Rodríguez et al. (2023) señalan que la educación para la ciuda-
danía global enfrenta retos particulares, como la mercantilización 
de la educación superior, la fragmentación del conocimiento y la 
presión por la empleabilidad. Sin embargo, también ofrece opor-
tunidades para desarrollar proyectos de investigación-acción, 
redes de ciberactivismo y prácticas comunitarias. Chong et al. 
(2024) destacan que la formación de valores para la ciudadanía 
en la universidad debe adaptarse a las particularidades de cada 
carrera, incorporando problemas éticos y sociales específicos 
de cada disciplina.

 Ciudadanía digital, ciberactivismo y entornos virtuales
La expansión de las tecnologías digitales ha dado lugar a nuevas 
formas de participación ciudadana, como el ciberactivismo, las 
campañas en redes sociales o las plataformas de participación 



48

Metodología del interaprendizaje en la educación ciudadana

electrónica. Jácome y Arízaga (2024) insisten en la importancia 
de educar para la ciudadanía digital en el contexto universita-
rio, promoviendo el uso ético, crítico y responsable de las TIC. 
La ciudadanía digital implica no solo habilidades técnicas, sino 
también competencias para identificar información falsa, respe-
tar la privacidad, argumentar en debates en línea y participar 
en campañas colectivas.

Herrera-Hernández et al. (2025) proponen estrategias didác-
ticas para la integración de entornos virtuales en la enseñanza 
de Educación para la Ciudadanía, resaltando su potencial para 
desarrollar competencias críticas y participativas. Aguilar-Forero 
(2019) muestra, a través de una investigación-acción con expe-
riencias educativas en Bogotá, cómo el ciberactivismo puede 
fomentar la comprensión e intervención en problemas sociales 
y ambientales a escala local y global.

En este contexto, la metodología PACIE (Presencia, Alcance, 
Capacitación, Interacción y E-learning) y el uso de plataformas 
colaborativas como Canva y Padlet (Vargas-Cumbicus et al., 
2024; Quispe, S. Y. T. et al., 2024) ofrecen oportunidades para el 
interaprendizaje en entornos virtuales. No obstante, Garrido y 
Gómez (2025) recuerdan que la brecha digital y la necesidad de 
alfabetización tecnológica tanto en docentes como en estudian-
tes constituyen barreras importantes que deben ser abordadas 
mediante políticas públicas y programas de formación.

 Migración, diversidad cultural y educación intercultural
En sociedades marcadas por la migración y la diversidad cultural, 
la educación intercultural se convierte en componente esencial 
de la educación ciudadana. Sousa (2021) resalta el papel del 
arte como herramienta para promover relaciones educativas 
interculturales, mientras que Baleriola et al. (2022) enfatizan la 
necesidad de un abordaje complejo de la migración en entornos 
educativos, que reconozca las múltiples dimensiones del fenó-
meno (económica, afectiva, identitaria, política).

La escuela puede ser un espacio privilegiado para visibilizar 
las experiencias de estudiantes migrantes, cuestionar estereoti-
pos y construir proyectos de convivencia en la diversidad. Desde 
el interaprendizaje, es posible promover actividades en las que 
estudiantes de distintas procedencias compartan historias, len-
guas y tradiciones, articulando identidad cultural y ciudadanía 
democrática.

En suma, los procesos y contextos educativos para la ciuda-
danía son heterogéneos y dinámicos. La metodología del intera-
prendizaje permite articularlos en una lógica de participación, 
diálogo y corresponsabilidad, en la que la ciudadanía se aprende 
haciendo y conviviendo.



49

Nube Guzmán / Johanna Bonilla

Didáctica general y práctica reflexiva

La didáctica general y la práctica reflexiva constituyen el soporte 
profesional que hace posible la implementación coherente del 
interaprendizaje en educación ciudadana. Mientras la didáctica 
ofrece principios, estrategias y herramientas para organizar la 
enseñanza, la práctica reflexiva permite al profesorado analizar, 
cuestionar y mejorar sus decisiones pedagógicas a la luz de fi-
nalidades éticas y políticas.

 Didáctica general y finalidades de la educación ciudadana
La didáctica general se ocupa de comprender y orientar los pro-
cesos de enseñanza-aprendizaje. En el campo de la educación 
ciudadana, esto implica preguntarse no sólo qué enseñar, sino 
para qué y cómo hacerlo. Mayorga (2024) analiza las relaciones 
entre pensamiento histórico y educación ciudadana en el cu-
rrículo chileno, mostrando cómo ciertas decisiones curriculares 
pueden fortalecer o debilitar la formación de ciudadanos críticos. 
Acevedo y Posada (2016), al reflexionar sobre la enseñanza de la 
geografía, sostienen que la educación para la ciudadanía ofrece 
la oportunidad de resignificar la didáctica de las ciencias sociales, 
orientándola hacia la comprensión de conflictos socioespaciales 
y la formación de sujetos políticos.

Desde esta perspectiva, la didáctica general para la ciudada-
nía debe articular objetivos cognitivos (comprender estructuras 
y procesos sociales), procedimentales (argumentar, deliberar, 
investigar) y actitudinales (valorar la justicia, la solidaridad y la 
diversidad). Esto se traduce en decisiones concretas sobre se-
lección de contenidos, organización del tiempo, uso de recursos 
y formas de evaluación.

Estrategias didácticas para el interaprendizaje ciudadano
Entre las estrategias didácticas coherentes con la educación 
ciudadana y el interaprendizaje, destacan:

•	 Aprendizaje contextualizado. Consiste en adaptar conteni-
dos y actividades a la realidad sociocultural del estudian-
tado, de modo que los problemas abordados tengan rele-
vancia para su vida cotidiana (Mayorga-Abril et al., 2025). 
En el contexto ecuatoriano, esto podría implicar trabajar 
problemáticas como la participación en juntas parroquiales, 
el impacto de proyectos extractivos, las formas comunita-
rias de organización o las luchas por el reconocimiento de 
pueblos indígenas.

•	 Secuencias didácticas orientadas a problemas. Zúñiga y 
Ladino (2023) proponen secuencias didácticas como estra-
tegia pedagógica para la formación en cultura ciudadana 



50

Metodología del interaprendizaje en la educación ciudadana

con líderes estudiantiles. Una secuencia puede incluir diag-
nóstico, formulación de preguntas de investigación, trabajo 
de campo, análisis de información, deliberación colectiva 
y diseño de propuestas de acción. El interaprendizaje se 
materializa en cada fase mediante el trabajo en equipo y 
la toma de decisiones compartidas.

•	 Enfoques interdisciplinarios y proyectos STE(A)M. Cobos 
et al. (2024) muestran que las situaciones de aprendiza-
je STE(A)M ofrecen oportunidades para la formación do-
cente en educación ciudadana, al abordar problemas so-
cioambientales desde múltiples disciplinas. Por ejemplo, un 
proyecto sobre calidad del agua de un río cercano puede 
integrar química, biología, matemáticas, geografía y edu-
cación ciudadana, involucrando al alumnado en la toma de 
decisiones sobre el cuidado del entorno.

•	 Integración de TIC y saberes intergeneracionales. Contreras 
et al. (2023) diseñan una estrategia didáctica para la cons-
trucción de competencias ciudadanas mediante el uso de 
TIC y saberes intergeneracionales. Actividades como en-
trevistas a personas mayores sobre su participación en 
procesos políticos, elaboración de cápsulas audiovisuales o 
creación de murales digitales permiten articular memoria, 
tecnología y ciudadanía.

•	 Estas estrategias, sin embargo, se enfrentan a resistencias. 
Pérez-Rodríguez et al. (2025) subrayan que muchos do-
centes universitarios muestran dificultades para incluir la 
educación ciudadana en su práctica, ya sea por falta de 
formación específica, por sobrecarga de contenidos disci-
plinares o por concepciones tradicionales de la enseñan-
za. En educación básica y bachillerato, estas resistencias 
pueden manifestarse como prioridad exclusiva de la pre-
paración para exámenes estandarizados, en detrimento de 
actividades que exigen tiempo para el diálogo y el trabajo 
colaborativo.

La práctica reflexiva como eje del desarrollo profesional 
docente

•	 La práctica reflexiva se ha consolidado como un eje funda-
mental del desarrollo profesional docente. Rodríguez (2023) 
la define como un conjunto de procesos mediante los cuales 
el profesorado analiza su propia práctica con el fin de com-
prenderla, reconstruirla y mejorarla. Esta reflexión puede 
realizarse en distintos momentos:

•	 Antes de la acción o anticipación, al planificar la enseñanza 
(reflexión prospectiva): ¿qué objetivos ciudadanos se bus-
can?, ¿qué metodologías son más adecuadas?, ¿qué posibles 



51

Nube Guzmán / Johanna Bonilla

conflictos pueden aparecer en el aula?
•	 	Durante la acción o construcción, mientras se desarrolla la 

clase (reflexión en la acción): ¿cómo están reaccionando los 
estudiantes?, ¿es necesario a justar la actividad?, ¿quiénes 
participan y quiénes no?

•	 	Después de la acción o consolidación, al evaluar lo ocurrido 
(reflexión sobre la acción): ¿qué funcionó y qué no?, ¿qué 
aprendizajes ciudadanos se generaron?, ¿qué sesgos o su-
puestos influyeron en las decisiones docentes?

Vásquez et al. (2025) plantean que la práctica de enseñanza 
puede ser objeto formal de investigación pedagógica, lo que 
implica sistematizar experiencias, recoger evidencias y analizar 
críticamente las dinámicas de aula. Molina et al. (2025) insisten 
en la necesidad de deconstruir el rol docente tradicional para 
avanzar hacia una práctica educativa más inclusiva y reflexiva, 
en la que el profesorado asuma que también aprende en el pro-
ceso y que sus decisiones tienen implicaciones éticas y políticas.

En educación ciudadana, la práctica reflexiva es especialmente 
importante porque los temas tratados suelen ser controversiales 
y sensibles (memoria histórica, violencia, desigualdad de género, 
discriminación étnica, etc.). El profesorado necesita espacios de 
reflexión individual y colectiva para revisar sus propios prejuicios, 
reconocer sus límites y construir criterios para abordar estas 
cuestiones de manera respetuosa y crítica.

Ciclo didáctico-reflexivo y formación docente para la 
ciudadanía
La combinación de didáctica general y práctica reflexiva puede 
pensarse como un ciclo de mejora continua. En este ciclo:

1.	 El docente planifica una secuencia didáctica de educación 
ciudadana utilizando estrategias de interaprendizaje (de-
bates, proyectos, trabajos cooperativos, gamificación, etc.).

2.	 Implementa la secuencia en el aula, observando las diná-
micas de participación, los conflictos que emergen y las 
formas de argumentación de los estudiantes.

3.	 Reflexiona sobre la experiencia, analizando tanto los resul-
tados de aprendizaje como las relaciones, las emociones y 
las posiciones de poder que se manifestaron.

4.	Rea justa la propuesta didáctica y redefine sus propias 
concepciones sobre la ciudadanía, la democracia y el rol 
docente.

5.	 Mayorga-Abril et al. (2025) y Soto-Lillo y Ortega-Cervigón 
(2025) subrayan la importancia de que los programas de 
formación docente incluyan explícitamente este enfoque, 
incorporando estándares específicos para la enseñanza 
de la educación ciudadana. La formación inicial debería 



52

Metodología del interaprendizaje en la educación ciudadana

ofrecer a los futuros docentes oportunidades para diseñar, 
implementar y reflexionar sobre secuencias didácticas de 
ciudadanía en contextos reales, acompañados por tutores 
que promuevan la reflexión crítica.

En definitiva, la educación para la ciudadanía del siglo XXI depen-
de en gran medida de un profesorado capaz de articular recursos 
didácticos potentes con una capacidad constante de reflexión y 
de autocrítica. Sin esta base profesional, el interaprendizaje corre 
el riesgo de convertirse en un rótulo vacío, sin impacto real en la 
formación de ciudadanos críticos, solidarios y comprometidos.

A lo largo de este capítulo se ha argumentado que la meto-
dología del interaprendizaje constituye un eje estructurante de 
la educación para la ciudadanía en contextos contemporáneos, 
particularmente en América Latina. En primer lugar, se ha mos-
trado que la personalidad ciudadana se construye mediante 
procesos de aprendizaje que articulan dimensiones cognitivas, 
socioemocionales e identitarias, donde la educación formal, la 
orientación profesional y las experiencias de compromiso social 
desempeñan un papel fundamental. En segundo lugar, se han 
revisado los fundamentos teóricos de la educación ciudadana, 
destacando la convergencia entre constructivismo, pedagogía 
crítica, republicanismo cívico, ciudadanía global y perspectivas 
descoloniales como el Buen Vivir.

En tercer lugar, se han analizado los procesos y contextos 
educativos en los que se despliega la formación ciudadana: es-
cuelas, universidades, comunidades, entornos digitales y espacios 
multiculturales. En todos ellos, las metodologías activas –como 
el aprendizaje colaborativo, el ABP, la gamificación, la instruc-
ción entre pares y el trabajo cooperativo– permiten hacer de la 
ciudadanía una experiencia vivida de participación y correspon-
sabilidad. Finalmente, se ha destacado el papel de la didáctica 
general y la práctica reflexiva como pilares que sostienen la 
profesionalidad docente necesaria para implementar el intera-
prendizaje en educación ciudadana.

En el contexto ecuatoriano y latinoamericano, donde persisten 
desigualdades estructurales, conflictos socioambientales y ten-
siones democráticas, la educación para la ciudadanía no puede 
limitarse a la transmisión de normas cívicas. Debe promover la 
capacidad de leer críticamente la realidad, dialogar con otros, 
imaginar alternativas y actuar colectivamente en favor de la jus-
ticia social y del cuidado del planeta. El interaprendizaje, susten-
tado en una didáctica crítica y en una práctica docente reflexiva, 
se configura así como una metodología clave para formar sujetos 
capaces de pensar con autonomía, sentir con empatía y actuar 
con responsabilidad en el siglo XXI.



53

Nube Guzmán / Johanna Bonilla

Referencias

Acevedo, J. D., & Quiroz Posada, R. E. (2016). Educación para las 
ciudadanías: una posibilidad de resignificar la enseñanza de 
la geografía. Revista Colombiana de Ciencias Sociales, 7(1), 
64–79. https://doi.org/10.21501/22161201.1618 

Abduganisovna, R. N. (2025). Theoretical and methodological 
foundations of socially active citizenship competence. American 
Journal of Social Sciences and Humanity Research, 5(5). https://
doi.org/10.37547/ajsshr/volume05issue05-15 

Aguilar-Forero, N. (2019). Ciberactivismo y educación para la 
ciudadanía mundial: Una investigación-acción participativa 
con dos experiencias educativas de Bogotá. Palabra Clave, 
22(2), e22210. https://doi.org/10.5294/pacla.2019.22.2.10 

Baleriola, E., Cáceres, P. N., Jiménez, F., Lamas, M., & Lalueza, J. L. 
(2022). Migración en entornos educativos: La necesidad de un 
abordaje complejo. Psicoperspectivas, 21(1), Article e2654. https://
doi.org/10.5027/psicoperspectivas-vol21-issue1-fulltext-2654 

Barkova, V. V., Savchenkov, A. V., Mamylina, N. V., Kirsanov, V. M., 
Semchenko, A. A., & Leushkanova, O. Y. (2025). Professional 
orientation and its role in students’ socialization within 
the cultural learning environment of a higher educational 
institution. Science for Education Today, 15(2), 95–114. https://
doi.org/10.15293/2658-6762.2502.05 

Cabezudo, A. (2020). Pedagogia para a cultura de paz, cidadania 
e direitos humanos: Uma construção que apela à memória 
e à justiça. Educar Mais, 4, 194–204. https://doi.org/10.15536/
reducarmais.4.2020.1943 

Centeno-Sandoval, M., Fernández-Romero, C. A., & Ayala-
Huacón, C. J. (2025). Aprendizaje basado en proyectos como 
estrategia didáctica en el proceso educativo en la educación 
superior. MQRInvestigar, 9(2), e750. https://doi.org/10.56048/
mqr20225.9.2.2025.e750

Cevallos-Moreira, B. R., Llinzán-Saltos, M. F., & Vega-Intriago, J. 
O. (2024). Actividades para el fortalecimiento del traba jo 
cooperativo en la asignatura Educación para la Ciudadanía. 
MQRInvestigar, 8(1), 1671–1693. https://doi.org/10.56048/
mqr20225.8.1.2024.1671-1693 

Chaguay, K. M. N., Zambrano, Y. N. L., & Zambrano, M. E. G. (2025). 
Gamificación y aprendizaje colaborativo en matemáticas: Un 
enfoque innovador para estudiantes de educación básica. 
Revista Científica de Salud y Desarrollo Humano, 6(2), 143–164. 
https://doi.org/10.61368/r.s.d.h.v6i2.592 

https://doi.org/10.21501/22161201.1618
https://doi.org/10.37547/ajsshr/volume05issue05-15
https://doi.org/10.37547/ajsshr/volume05issue05-15
https://doi.org/10.5294/pacla.2019.22.2.10
https://doi.org/10.5027/psicoperspectivas-vol21-issue1-fulltext-2654
https://doi.org/10.5027/psicoperspectivas-vol21-issue1-fulltext-2654
https://doi.org/10.15293/2658-6762.2502.05
https://doi.org/10.15293/2658-6762.2502.05
https://doi.org/10.15536/reducarmais.4.2020.1943
https://doi.org/10.15536/reducarmais.4.2020.1943
https://doi.org/10.56048/mqr20225.9.2.2025.e750
https://doi.org/10.56048/mqr20225.9.2.2025.e750
https://doi.org/10.56048/mqr20225.8.1.2024.1671-1693
https://doi.org/10.56048/mqr20225.8.1.2024.1671-1693
https://doi.org/10.61368/r.s.d.h.v6i2.592


54

Metodología del interaprendizaje en la educación ciudadana

Chong, B. M. F., Caballero, N. M. G., Delgado, M. C. N., & Morales, 
H. A. (2024). La formación de valores para la ciudadanía en la 
educación universitaria. Revista Boletín Redipe, 13(12), 100–111. 
https://doi.org/10.36260/6qrrp060 

Cobos, T. L., Ruiz, J. V., & Blanco, V. T. (2024). Situaciones de 
aprendiza je STE(A)M: Oportunidades de una formación 
docente para la educación ciudadana. Didáctica de las Ciencias 
Experimentales y Sociales, 46, 139–156. https://doi.org/10.7203/
dces.46.27574 

Coma-Rosell, T., Blasco-Serrano, A. C., Dieste, B., & Sobradiel 
Sierra, N. (2023). Escuelas transformadoras. Camino hacia la 
ciudadanía global y la Agenda 2030. Contextos Educativos. 
Revista de Educación, 31, 27–51. https://doi.org/10.18172/con.5453 

Contreras, M. I. P., Martínez, M. T. G., Cubides, W. M., & Pinilla, 
E. T. (2023). Estrategia didáctica para la construcción de 
competencias ciudadanas mediante el uso de las TIC y de 
los saberes intergeneracionales. Revista Interamericana de 
Investigación, Educación y Pedagogía (RIIEP). https://doi.
org/10.15332/25005421.8004

Costa, J., Alscher, P., & Thums, K. (2024). Global competences and 
education for sustainable development: A bibliometric analysis 
to situate the OECD global competences in the scientific 
discourse. Zeitschrift für Pädagogik. https://doi.org/10.1007/
s11618-024-01220-z

Dewey, J. (1997). Democracia y educación (Ed. original 1916). 
Morata.

Fernandes, S. M. S., & Matos, S. L. (2022). Educación para la 
ciudadanía global en las universidades: Retos y oportunidades. 
Editorial Redipe. https://doi.org/10.36260/rbr.v11i5.1822

Freire, P. (2005). Pedagogía del oprimido (Ed. rev.). Siglo XXI. 
(Trabajo original publicado en 1970).

Garrido, M. V. M., & Gómez, C. S. (2025). Tendencias investigativas 
sobre uso de las TIC en el aprendizaje y la enseñanza de las 
Ciencias Sociales en la educación básica en Santa Cruz de 
Lorica, Córdoba, Colombia. Ciencia Latina Revista Científica 
Multidisciplinar. https://doi.org/10.37811/cl_rcm.v9i1.16692

Hajunilato, T., Samsuri, S., & Suyato, S. (2024). The role of civic 
education in the formation of a democratic society (Udin 
Sarifudin Winataputra’s perspective). Journal of Social 
Research. https://doi.org/10.55324/josr.v3i11.2264

Herrera-Hernández, N., Morán-Suárez, Z. J., Armas-Velasco, C. 
B., & Bodero-Arizaga, L. (2025). Estrategia didáctica para la 
integración de entornos virtuales en el proceso de enseñanza-
aprendizaje de Educación para la Ciudadanía. MQRInvestigar, 
9(4), e1177. https://doi.org/10.56048/mqr20225.9.4.2025.e1177

https://doi.org/10.36260/6qrrp060
https://doi.org/10.7203/dces.46.27574
https://doi.org/10.7203/dces.46.27574
https://doi.org/10.1007/s11618-024-01220-z
https://doi.org/10.1007/s11618-024-01220-z
https://doi.org/10.36260/rbr.v11i5.1822
https://doi.org/10.37811/cl_rcm.v9i1.16692
https://doi.org/10.55324/josr.v3i11.2264
https://doi.org/10.56048/mqr20225.9.4.2025.e1177


55

Nube Guzmán / Johanna Bonilla

Hoyos, L. (2021). La enseñanza de las ciencias naturales basada 
en competencias. https://doi.org/10.56219/rgp.vi41.939

Ibacache, M. (2023). Fortalecimiento de la educación media 
técnico profesional a través del Aprendiza je Basado en 
Proyectos en la especialidad de Química Industrial. Revista 
de Innovación en Enseñanza de las Ciencias, 5(2). https://doi.
org/10.5027/reinnec.v5.i2.120

Ibarra, C. J., Bachmann, M. S., & Cox, C. (2023). Liderazgo educativo 
y educación ciudadana: Evidencia del caso chileno. REICE. 
Revista Iberoamericana sobre Calidad, Eficacia y Cambio en 
Educación. https://doi.org/10.15366/reice2023.21.3.001

Ilaltdinova, E. Y., & Oladyshkina, A. A. (2020). “This is the best 
teacher in the whole world!”: The influence of the school 
teacher on professional self-determination of future teachers. 
Teacher Education Review [revista rusa, datos en línea]. https://
doi.org/10.26795/2307-1281-2020-8-3-3

Jácome, W. L. C., & Arízaga, L. D. C. B. (2024). Educar para la 
ciudadanía digital en el contexto universitario. Código 
Científico Revista de Investigación, 5(1). https://doi.org/10.55813/
gaea/ccri/v5/n1/464

Kalinnikova, M. V., & Tolok, E. S. (2024). On the role of humanitarian 
education in the formation of students’ civic values. Cuestiones 
de Pedagogía Contemporánea [revista rusa, datos en línea]. 
https://doi.org/10.18500/1818-9601-2024-24-4-375-381

Liepa, D., Dudkina, A., & Šlēe, M. (2012). Self-assessment criteria of 
teachers’ well-being. Problems of Education in the 21st Century, 
48, 81–90. https://doi.org/10.33225/pec/12.48.81

Lobo-de-Diego, F. E., Monjas-Aguado, R., & Manrique-Arribas, J. C. 
(2024). Experiences of service-learning in the initial training of 
physical education teachers. Espiral. Cuadernos del Profesorado, 
17(35), 63–73. https://doi.org/10.25115/ecp.v17i35.9688

Martínez, M. J. L. (2021). Ciudadanía y lectura del espacio 
geográfico en la formación docente de Educación Infantil. 
Didáctica de las Ciencias Experimentales y Sociales, 41, 37–56. 
https://doi.org/10.7203/dces.41.19207

Mayorga, R. (2024). ¿Los mejores instrumentos para formar 
verdaderos ciudadanos? Relaciones entre pensamiento 
histórico y educación ciudadana en el currículum chileno 
(1990–2023). Revista Internacional de Educación para la Justicia 
Social, 13(2), 160–183. https://doi.org/10.15366/riejs2024.13.2.007

Mayorga-Abril, J. G., Aman-Pilataxi, W. M., Serrano-Padilla, I. C., 
& Aguilar-Salazar, M. A. (2025). La planificación didáctica 
contextualizada en la enseñanza y aprendizaje de Estudios 
Sociales en estudiantes de educación básica superior. Revista 
Qhali Kay, 17(3). https://doi.org/10.53877/qam17q39

https://doi.org/10.56219/rgp.vi41.939
https://doi.org/10.5027/reinnec.v5.i2.120
https://doi.org/10.5027/reinnec.v5.i2.120
https://doi.org/10.15366/reice2023.21.3.001
https://doi.org/10.26795/2307-1281-2020-8-3-3
https://doi.org/10.26795/2307-1281-2020-8-3-3
https://doi.org/10.55813/gaea/ccri/v5/n1/464
https://doi.org/10.55813/gaea/ccri/v5/n1/464
https://doi.org/10.18500/1818-9601-2024-24-4-375-381
https://doi.org/10.33225/pec/12.48.81
https://doi.org/10.25115/ecp.v17i35.9688
https://doi.org/10.7203/dces.41.19207
https://doi.org/10.15366/riejs2024.13.2.007
https://doi.org/10.53877/qam17q39


56

Metodología del interaprendizaje en la educación ciudadana

Minga, A. M. T., Torres, M. I. U., Torres, L. A. S., Tapia, D. F. P., & 
Hurtado, V. B. (2023). El uso de herramientas lúdicas en la 
educación superior: Estrategias para el fortalecimiento 
del aprendiza je. Revista Polo del Conocimiento. https://doi.
org/10.70208/3007.8245.v3.n1.77

Molina, M. C. L., Loor, M. S. Z., Zambrano, A. J. C., & Briones, G. Z. 
F. (2025). La deconstrucción del rol docente en el siglo XXI, 
hacia una práctica educativa más inclusiva y reflexiva. Revista 
Multidisciplinaria Científica, 3(1). https://doi.org/10.59282/
remulci.3.1.1120

Morin, E. (1999). Los siete saberes necesarios para la educación 
del futuro. UNESCO.

Mouboua, P. D., Atobatele, F. A., & Akintayo, O. T. (2024). 
Language as a tool for intercultural understanding: Multilingual 
approaches in global citizenship education. Multidisciplinary 
Sciences and Advanced Research Review, 11(1), 68–84. https://
doi.org/10.30574/msarr.2024.11.1.0071

Muñoz-Carril, P., Hernández-Sellés, N., & González-Sanmamed, M. 
(2024). Factores clave para el éxito del aprendizaje colaborativo 
en línea en la educación superior: Percepciones del alumnado. 
RIED. Revista Iberoamericana de Educación a Distancia, 27(2), 
133–153. https://doi.org/10.5944/ried.27.2.39093

Nadkarni, N. M., & Stevenson, R. D. (2008). Linking scientists with 
nontraditional public audiences to enhance ecological thought. 
Bulletin of the Ecological Society of America, 90(1), 134–149. 
https://doi.org/10.1890/0012-9623-90.1.134

Navas, J. M. B., & Moraes, M. C. (2020). Contextualización 
educativa: Ética, política y transdisciplinariedad. Educação & 
Linguagem, 23(1), 67–98. https://doi.org/10.15603/2176-1043/
el.v23n1p67-98

Nussbaum, M. (2010). Sin fines de lucro. Por qué la democracia 
necesita de las humanidades. Katz.

Olmedo, J. D. P. (2024). Educar en valores cívicos y éticos: ¿La 
competencia ciudadana de la Ley 3/2020 y su potencial para 
la libertad ideológica y religiosa, más allá de la controversia? 
Anuario de Derecho Educativo. https://doi.org/10.55104/
adee_00028

Ortiz, J. R. A., Lara, V. E., Veintimilla, G. R. N., & Vergara, C. T. (2025). 
La instrucción entre pares como estrategia de aprendiza je 
colaborativo en la enseñanza del álgebra lineal en educación 
superior. Revista Iberoamericana de Educación, 9(4). https://
doi.org/10.31876/rie.v9i4.325

Polo, E. C. A., & Cantillo, I. A. P. (2024). Las emociones morales 
complejas y su influencia en la formación ciudadana: Una 
revisión sistemática (2019–2024). Editorial Redipe. https://doi.
org/10.36260/eh0ts636

https://doi.org/10.70208/3007.8245.v3.n1.77
https://doi.org/10.70208/3007.8245.v3.n1.77
https://doi.org/10.59282/remulci.3.1.1120
https://doi.org/10.59282/remulci.3.1.1120
https://doi.org/10.30574/msarr.2024.11.1.0071 
https://doi.org/10.30574/msarr.2024.11.1.0071 
https://doi.org/10.5944/ried.27.2.39093
https://doi.org/10.1890/0012-9623-90.1.134
https://doi.org/10.15603/2176-1043/el.v23n1p67-98
https://doi.org/10.15603/2176-1043/el.v23n1p67-98
https://doi.org/10.55104/adee_00028
https://doi.org/10.55104/adee_00028
https://doi.org/10.31876/rie.v9i4.325
https://doi.org/10.31876/rie.v9i4.325
https://doi.org/10.36260/eh0ts636
https://doi.org/10.36260/eh0ts636


57

Nube Guzmán / Johanna Bonilla

Pérez-Rodríguez, N., De-Alba-Fernández, N., & Navarro-Medina, E. 
(2025). Marco interpretativo para la inclusión de la educación 
ciudadana en la universidad: La visión del profesorado. 
Revista de Educación a Distancia, 17, 109–132. https://doi.
org/10.17398/2531-0968.17.109

Prytula, O. (2024). Civic education of the individual as an urgent 
need of modern Ukrainian society. Educational Discourse: 
Collection of Scientific Papers, 7–9(50), 181–191. https://doi.
org/10.33930/ed.2019.5007.50(7-9)-12

Quispe, K. L., Sebrín, A. S., & Yaranga, L. A. (2023). El traba jo 
colaborativo en la educación. Horizontes. Revista de 
Investigación en Ciencias de la Educación, 7(29), 683–699. 
https://doi.org/10.33996/revistahorizontes.v7i29.602

Quispe, S. Y. T., Basantes, C. A. A., Loor, J. G. A., & Romero, V. J. 
S. (2024). Diseño de proyectos educativos en línea basados 
en la metodología PACIE: Un enfoque constructivista para el 
aprendiza je activo y colaborativo. Código Científico Revista 
de Investigación, 5(4). https://doi.org/10.55813/gaea/ccri/v5/
ne4/508

Rivero, M. I. O. (2015). La participación ciudadana y el desarrollo 
de la cultura científica, en la formación inicial del profesor 
para la educación técnica y profesional: Un reto hecho 
realidad. Revista Cubana de Pedagogía Industrial. https://doi.
org/10.26423/rcpi.v3i3.77

Rodríguez, B. F. C. (2023). Elementos de la práctica reflexiva en 
la formación y desarrollo profesional de los docentes. Tecn, 
Episteme y Didaxis, 54. https://doi.org/10.17227/ted.num54-16421

Rodríguez, J. A. P. (2020). La descolonización epistemológica 
y la educación política en Colombia: Hacia una perspectiva 
ciudadana del Buen Vivir. Foro de Educación, 18(2), 103–125. 
https://doi.org/10.14516/fde.720

Rodríguez, N. J. R., Pérez, V. R. D., & Tao, H. B. (2023). Transformación 
de la participación ciudadana: Desafíos de la educación 
universitaria en contextos algorítmicos. Actualidades 
Pedagógicas, 1(82), 93–114. https://doi.org/10.19052/ap.vol1.
iss82.5

Romo-Ramos, M. (2024). Educar para la ciudadanía: Breve análisis 
sobre sus logros y ausencias en México y América Latina. 
Pedagogía y Saberes, 61, 59–72. https://doi.org/10.17227/pys.
num61-17806

Sánchez, D. J. M.-A., & Alarcón, V. M. B. (2024). Prácticas sobre los 
ODS por una educación para la ciudadanía mundial. UNES. 
Revista de Educación y Sociedad, 17, Article 27201. https://doi.
org/10.30827/unes.i17.27201

https://doi.org/10.17398/2531-0968.17.109
https://doi.org/10.17398/2531-0968.17.109
https://doi.org/10.33930/ed.2019.5007.50(7-9)-12
https://doi.org/10.33930/ed.2019.5007.50(7-9)-12
https://doi.org/10.33996/revistahorizontes.v7i29.602
https://doi.org/10.55813/gaea/ccri/v5/ne4/508
https://doi.org/10.55813/gaea/ccri/v5/ne4/508
https://doi.org/10.26423/rcpi.v3i3.77
https://doi.org/10.26423/rcpi.v3i3.77
https://doi.org/10.17227/ted.num54-16421
https://doi.org/10.14516/fde.720
https://doi.org/10.19052/ap.vol1.iss82.5
https://doi.org/10.19052/ap.vol1.iss82.5
https://doi.org/10.17227/pys.num61-17806
https://doi.org/10.17227/pys.num61-17806
https://doi.org/10.30827/unes.i17.27201
https://doi.org/10.30827/unes.i17.27201


58

Metodología del interaprendizaje en la educación ciudadana

Sangüíns, C. P., & Forero, N. J. A. (2025). La disputa conceptual 
sobre la educación para la ciudadanía mundial. Horizontes, 
43(1). https://doi.org/10.24933/horizontes.v43i1.1989

Soria, A. B. M. D., & Ochoa, S. C. (2023). Educación para el desarrollo 
y enseñanza obligatoria. International University of La Rioja. 
https://doi.org/10.22550/2174-0909.2666

Soto-Lillo, P., & Ortega-Cervigón, J. I. (2025). Estándares de 
formación docente para la enseñanza de la educación 
ciudadana: El caso chileno. Revista de Educación a Distancia, 
17, 47–64. https://doi.org/10.17398/2531-0968.17.47

Sousa, J. (2021). El arte en la promoción de la educación 
intercultural en contextos escolares. European Scientific Journal, 
17(26), 13–32. https://doi.org/10.19044/esj.2021.v17n26p13

Téllez, E. S. M., & Mendoza, W. P. (2025). Gamificación en la 
educación: Transformaciones en el proceso de enseñanza 
y aprendiza je desde una sociedad en constante cambio. 
Dialéctica, 2(25). https://doi.org/10.56219/dialectica.v2i25.4010

Tedesco, J. C. (1995). El nuevo pacto educativo. Anaya.
Touraine, A. (1997). ¿Podremos vivir juntos? Igualdad y diferencia. 

Fondo de Cultura Económica.
Tobin, N. E. (2024). [Sobre identidad, aprendizaje y ciudadanía]. 

Revista de Estudios Educativos [en prensa].
Vargas-Cumbicus, M. I., Carrión-Ordoñez, J. F., Santamaría-

López, T., & Tapia-Bastidas, T. (2024). Integración de las 
herramientas tecnológicas Canva y Padlet para fortalecer 
el aprendiza je colaborativo en la asignatura de Estudios 
Sociales. MQRInvestigar, 8(3), 1118–1135. https://doi.org/10.56048/
mqr20225.8.3.2024.1118-1135

Vásquez, J. A. A., Leguizamón, G. V. A., & Moreno, G. A. M. 
(2025). La práctica de enseñanza como objeto formal de 
investigación pedagógica. Revista Boletín Redipe, 14(1). https://
doi.org/10.36260/8xj5ds15

Vélez, J., Cañizapanta, G., Riera, M., & Benalcázar, D. (2025). 
Incidencia del aprendiza je colaborativo en el proceso 
de enseñanza-aprendiza je de Lengua y Literatura en 
estudiantes de Básica Superior y Bachillerato. LATAM Revista 
Latinoamericana de Ciencias Sociales y Humanidades, 6(3). 
https://doi.org/10.56712/latam.v6i3.3957

Zúñiga, S. C., & Ladino, S. O. (2023). Secuencia didáctica: Una 
estrategia pedagógica para la formación en cultura ciudadana. 
Voces y Silencios. Revista Latinoamericana de Educación, 14(1), 
1–22. https://doi.org/10.18175/vys14.1.2023.15

https://doi.org/10.24933/horizontes.v43i1.1989
https://doi.org/10.22550/2174-0909.2666
https://doi.org/10.17398/2531-0968.17.47
https://doi.org/10.19044/esj.2021.v17n26p13
https://doi.org/10.56219/dialectica.v2i25.4010
https://doi.org/10.56048/mqr20225.8.3.2024.1118-1135
https://doi.org/10.56048/mqr20225.8.3.2024.1118-1135
https://doi.org/10.36260/8xj5ds15
https://doi.org/10.36260/8xj5ds15
https://doi.org/10.56712/latam.v6i3.3957
https://doi.org/10.18175/vys14.1.2023.15


ISBN 978-9942-596-02-4 | 2025 
https://editorial.risei.org

Capítulo III

Sociedad, familia y educación: 
bases sociales de la ciudadanía  

Introducción
La formación de la ciudadanía es un proceso profundamente so-
cial que se construye a partir de la interacción entre tres pilares 
fundamentales: la sociedad, la familia y la educación. Estos tres 
ámbitos no funcionan como esferas aisladas, sino como sistemas 
interdependientes cuya articulación determina las posibilidades 
de participación, convivencia democrática y desarrollo humano 
de las personas. Como señalan Sandia y Alonso (2025), la ciu-
dadanía depende de la “calidad de la sociedad, de la escuela y 
de la familia que tenemos”, pues cada una aporta componentes 
claves de la identidad y de las competencias necesarias para 
vivir en comunidad.

Desde una perspectiva sociopedagógica, la ciudadanía se 
comprende como un proceso dinámico que combina elementos 
éticos, afectivos, cognitivos, políticos y culturales. No se trata 
únicamente del aprendizaje de normas o conceptos jurídicos, sino 
de la construcción de un modo de ser, sentir y actuar en relación 
con los otros y con lo público. Por ello, la educación ciudadana 
exige una mirada amplia, que considere tanto las condiciones 
estructurales de la sociedad como las experiencias formativas 
que configuran la subjetividad desde la infancia hasta la adultez.



60

Sociedad, familia y educación: bases sociales de la ciudadanía

En este marco, la familia constituye el primer y más influyente 
espacio de socialización. A través de ella se transmiten los valores 
iniciales, las normas de convivencia y las formas de interpretar la 
realidad social. Blanco (2024) destaca que la familia es un “lugar 
teológico y ético”, porque en ella los niños aprenden la compa-
sión, el cuidado, la responsabilidad y la reciprocidad: virtudes 
fundamentales para la vida democrática. La investigación recien-
te confirma que el apoyo familiar impacta de manera decisiva 
en la motivación escolar, la autorregulación y la construcción de 
la autonomía (Reyes & Castillo, 2024), aspectos que permiten a 
los estudiantes participar con mayor compromiso en procesos 
deliberativos y comunitarios.

Sin embargo, el papel de la familia en la formación ciudadana 
también presenta tensiones. Como advierten Ginocchio et al. 
(2015), muchos docentes reconocen que ciertas creencias fami-
liares pueden contradecir los valores democráticos promovidos 
por la escuela. Cuando las dinámicas familiares se ven afectadas 
por violencia, inequidad de género, discursos autoritarios o mo-
delos de crianza rígidos, los estudiantes pueden llegar al aula 
con disposiciones contrarias a la convivencia democrática. En 
este sentido, la colaboración entre familias y escuelas es indis-
pensable para orientar un proyecto formativo común, articulado 
y coherente (López-Aguilar et al., 2024).

Por su parte, la escuela constituye el espacio institucional 
donde se formaliza la formación ciudadana. Más allá de su fun-
ción académica, la escuela es una institución social encargada 
de transformar a los individuos en sujetos capaces de convivir 
con otros en condiciones de pluralidad, justicia y respeto. La 
ciudadanía no solo se enseña mediante contenidos curriculares; 
emerge de la organización del centro educativo, de las relaciones 
pedagógicas, de los procesos de toma de decisiones y del clima 
escolar. Como explican Bolaños et al. (2024), la educación ciuda-
dana implica enseñar conocimientos, pero sobre todo fomentar 
actitudes, valores y comportamientos que permitan participar 
en la vida pública de manera constructiva.

En este proceso, el rol del docente es central. Los profesores 
no solo transmiten contenidos, sino que interpretan, contextuali-
zan y resignifican la ciudadanía según sus propias concepciones 
pedagógicas y políticas. Rodríguez y Ronzón (2025) muestran 
que, especialmente en contextos rurales, los docentes cumplen 
funciones educativas, comunitarias y éticas, convirtiéndose en 
referentes morales y agentes de cohesión. Sin embargo, para 
ejercer esta labor, los docentes requieren formación continua, 
recursos pedagógicos y condiciones institucionales adecua-
das (Egas et al., 2024). La educación superior, al formar a los 



61

Nube Guzmán / Johanna Bonilla

profesionales del futuro, también tiene la responsabilidad de 
desarrollar en ellos capacidades críticas y un compromiso ético 
con la sociedad (Krummel, 2024).

Finalmente, la sociedad actúa como el entorno que define los 
marcos y horizontes de la ciudadanía. Las políticas públicas, los 
discursos culturales, los modelos económicos, los medios digi-
tales y las estructuras de desigualdad influyen en la manera en 
que las personas se relacionan, participan y ejercen sus derechos. 
Carrero (2024) sostiene que la ciudadanía contemporánea exige 
comprender los derechos humanos, promover la cultura de paz 
e integrar la perspectiva global en la formación cívica. Esto es 
especialmente relevante en un siglo marcado por la interdepen-
dencia planetaria, la movilidad humana, la revolución digital y 
los desafíos ambientales.

La ciudadanía del siglo XXI demanda capacidades para con-
vivir en sociedades diversas y multiculturales, comprender las 
dinámicas globales y participar en redes sociales, políticas y co-
munitarias. La competencia digital, por ejemplo, se ha convertido 
en un elemento indispensable de la ciudadanía, pues influye en 
la capacidad de acceder a información, deliberar críticamente 
y participar en espacios democráticos (Rodríguez et al., 2019). 
De igual manera, las habilidades STEM están vinculadas con la 
capacidad de analizar problemas ambientales, tecnológicos y 
sociales (Gutiérrez et al., 2024), ampliando la comprensión de la 
ciudadanía hacia una dimensión ecológica y científica.

En última instancia, la articulación entre sociedad, familia y 
educación permite comprender que la ciudadanía es una cons-
trucción colectiva y que su fortalecimiento requiere una acción 
corresponsable. Salamanca (2024) enfatiza que la educación 
ciudadana debe ser democrática, crítica e inclusiva desde la 
formación inicial docente, pues la transformación social no pue-
de lograrse sin educadores capaces de promover pensamiento 
crítico, justicia social y compromiso comunitario.

La ciudadanía, por tanto, no es un atributo que se adquiere 
de manera aislada, sino una práctica social que se aprende, se 
vive y se transforma en la interacción con otros. Su desarrollo 
depende de la coherencia entre lo que se enseña, lo que se vive 
en la familia, lo que se practica en la escuela y lo que se observa 
en la sociedad. Una ciudadanía sólida, crítica y comprometida 
solo puede surgir de sociedades que asuman la educación como 
una responsabilidad compartida y orientada al bien común.



62

Sociedad, familia y educación: bases sociales de la ciudadanía

 La enseñanza como actividad crítica y transformadora

La enseñanza entendida como actividad crítica y transformadora 
constituye uno de los pilares fundamentales para la formación 
ciudadana en el siglo XXI. No basta con transmitir conocimientos 
de manera mecánica o con reproducir contenidos curriculares 
sin conexión con la realidad; enseñar implica abrir posibilidades, 
crear experiencias de reflexión y acompañar procesos de eman-
cipación intelectual, emocional y social. Este enfoque se sitúa en 
la tradición de la pedagogía crítica, especialmente influida por 
autores como Paulo Freire, Henry Giroux y Peter McLaren, quie-
nes subrayan que toda práctica educativa implica una toma de 
posición ética y política.

En esta línea, Mancebo y Cruz (2018) explican que la enseñanza 
crítica busca formar pensamiento creativo y reflexivo, superando 
los modelos bancarios donde el estudiante es un receptor pasivo. 
Freire ya advertía que no existe educación neutral: todo acto 
de enseñar implica una concepción del mundo, de la sociedad 
y de las relaciones de poder. Por ello, la actividad docente debe 
orientarse hacia el desarrollo de la conciencia crítica, es decir, 
la capacidad de problematizar la realidad para transformarla.

 La pedagogía crítica como fundamento de la enseñanza 
transformadora
La pedagogía crítica denuncia la reproducción de estructuras 
de dominación que suelen estar naturalizadas en la escuela: 
jerarquías rígidas, currículos descontextualizados, evaluaciones 
punitivas, silenciamiento de voces estudiantiles y ausencia de 
participación democrática. Frente a ello, propone una educación 
dialógica, inclusiva y contextualizada, donde el conocimiento 
se construye colectivamente y se relaciona con los problemas 
concretos que afectan a la vida social.

Barrera y González (2023) destacan que la lectura crítica es 
una herramienta clave en este proceso, pues permite a los estu-
diantes identificar ideologías, discursos de poder y perspectivas 
dominantes. Esta lectura no se limita a decodificar información, 
sino que implica analizar cómo los textos (literarios, mediáticos, 
digitales, institucionales) producen subjetividades y legitiman 
jerarquías. Megas (2016) refuerza esta idea al plantear que la 
educación filosófica debe acercar al estudiante a una experiencia 
reflexiva y ética que le permita comprender las tensiones entre 
verdad, poder y vida social.

La teoría del aprendiza je transformador, promovida por 
Mezirow y retomada por Sierra (2025), complementa este marco 
al mostrar que las personas modifican sus marcos de referencia 



63

Nube Guzmán / Johanna Bonilla

cuando reflexionan críticamente sobre sus experiencias. Este 
proceso requiere diálogo, cuestionamiento de supuestos y aper-
tura a nuevas formas de ver el mundo. Desde esta perspectiva, la 
enseñanza transformadora no solo busca transmitir saberes, sino 
provocar cambios profundos en la manera en que los estudiantes 
comprenden su realidad y actúan sobre ella.

Elementos fundamentales de una enseñanza crítica y 
transformadora
Una pedagogía crítica no surge espontáneamente; requiere de-
cisiones deliberadas sobre cómo organizar la clase, cómo inte-
ractuar con los estudiantes y cómo vincular los contenidos con 
el contexto social. Entre los elementos esenciales se destacan:

•	 	Diálogo y participación activa
El diálogo es el corazón de la pedagogía crítica. No es una con-
versación superficial, sino un encuentro horizontal donde do-
centes y estudiantes construyen significados compartidos. Para 
Guaya et al. (2024), las metodologías docentes que promueven 
participación activa son un factor decisivo para el éxito escolar, 
porque permiten que los estudiantes se sientan parte del pro-
ceso formativo, desarrollen habilidades comunicativas y tomen 
decisiones colectivas.

Este enfoque rompe con la autoridad vertical y promueve un 
aula democrática donde cada voz es valorada, especialmente 
aquellas históricamente marginadas.

•	 	Contextualización del aprendizaje
La enseñanza transformadora reconoce que el conocimiento 

no es abstracto, sino situado. Torres et al. (2025) señalan que 
conectar los contenidos con las realidades socioculturales de los 
estudiantes hace que el aprendizaje sea significativo, relevante 
y éticamente responsable. Así, un tema de matemáticas puede 
relacionarse con la desigualdad económica; un proyecto de len-
guaje puede vincularse con narrativas territoriales; y una clase de 
ciencias sociales puede analizar conflictos comunitarios reales.

La contextualización también exige una mirada interseccional 
que considere las condiciones de género, etnia, clase social y 
territorio.

•	 Desarrollo del pensamiento crítico
El pensamiento crítico no surge simplemente de formular 

preguntas; requiere estrategias sostenidas y estructuradas. Aéz 
(2024) argumenta que las rutinas de pensamiento favorecen la 
reflexión profunda y ayudan a los estudiantes a analizar, com-
parar, justificar y evaluar información. En contextos donde la 
desinformación y la posverdad moldean la opinión pública, estas 
competencias son esenciales para la ciudadanía democrática.



64

Sociedad, familia y educación: bases sociales de la ciudadanía

La enseñanza crítica no busca que los estudiantes repitan 
ideas, sino que construyan argumentos propios, fundamentados 
y abiertos al diálogo respetuoso.

•	 	Empoderamiento y acción social
La escuela no debe formar sujetos pasivos, sino ciudadanos 

capaces de actuar frente a la injusticia. Escobar (2023) sostiene 
que actividades como el juego, la participación en proyectos co-
munitarios o las simulaciones cívicas permiten a los estudiantes 
comprender la incidencia social y desarrollar empatía.

Esta dimensión transformadora se alinea con el pensamiento 
freireano: “nadie libera a nadie, nadie se libera solo; los seres 
humanos se liberan en comunión”.

 Metodologías que potencian la enseñanza crítica
La enseñanza transformadora se fortalece con metodologías 
activas que desplazan el protagonismo hacia el estudiante:

•	 	Aprendizaje basado en proyectos, 
•	 Aprendizaje colaborativo,
•	 Debates y asambleas democráticas, 
•	 	Estudios de caso y análisis de problemas sociales,
•	 Dramatización, teatro pedagógico y narrativas 

multisensoriales,
•	 Visitas culturales y trabajo con museos (García et al., 2025),
•	 	Integración de tecnologías emergentes (Navarro-

Carrascosa, 2024; Henao, 2025).
Escamilla y Rodríguez (2024) muestran que la pedagogía teatral, 
por ejemplo, permite reconstruir hechos históricos con profun-
didad emocional, potenciando el pensamiento crítico y la com-
prensión ética.

El uso responsable de la inteligencia artificial, por su parte, 
abre nuevas posibilidades para la personalización del aprendiza-
je y la creación de materiales inclusivos, aunque también plantea 
desafíos éticos que deben abordarse desde una mirada crítica.

Aunque los beneficios de la pedagogía crítica son ampliamente 
reconocidos, su implementación enfrenta obstáculos:

•	 Predominio de modelos tradicionales, centrados en la me-
morización y la autoridad vertical.

•	 	Resistencia docente, asociada a falta de formación o a cul-
turas institucionales rígidas (Aéz, 2024).

•	 	Currículos sobrecargados que limitan el tiempo para la 
reflexión.

•	 	Falta de recursos para actividades creativas y comunitarias.
•	 	Desigualdades sociales que impactan de manera diferen-

ciada en los estudiantes.



65

Nube Guzmán / Johanna Bonilla

López (2023) advierte que, para pueblos indígenas y grupos 
históricamente marginados, la inclusión requiere transformar 
profundamente las estructuras curriculares y promover justicia 
epistémica.

La enseñanza como actividad crítica y transformadora no es 
solo una metodología, sino una ética educativa. Requiere compro-
miso con la justicia social, sensibilidad ante las desigualdades y 
voluntad de construir sociedades más inclusivas. En un contexto 
global marcado por la polarización, la violencia simbólica y la 
erosión democrática, la función transformadora del docente se 
vuelve indispensable.

Una enseñanza crítica forma ciudadanos capaces de pensar, 
dialogar y actuar. Y, al hacerlo, contribuye a la construcción co-
lectiva de una sociedad más justa, solidaria y democrática.

Organización y gestión democrática de los centros 
educativos

La organización y gestión democrática de los centros educativos 
constituye uno de los pilares esenciales para la formación de una 
ciudadanía crítica, participativa y orientada hacia la justicia so-
cial. La escuela no es solo un espacio de transmisión de saberes; 
es, además, un microcosmos político donde se experimentan 
formas específicas de convivencia, autoridad, participación y 
deliberación. En este sentido, el modo en que una institución 
educativa se organiza determina, con frecuencia de manera más 
profunda que el currículo explícito, el tipo de ciudadanía que se 
cultiva en su interior.

Las instituciones escolares funcionan como escenarios donde 
se configuran y disputan diversas concepciones de democracia. 
Como afirman Barboza et al. (2025), un centro educativo demo-
crático promueve la participación efectiva de todos sus actores 
y no se limita a reproducir prácticas burocráticas o jerárquicas 
que desalientan la autonomía y la corresponsabilidad. De esta 
manera, la gestión escolar se convierte en un proceso ético-po-
lítico donde se toman decisiones que afectan directamente el 
sentido de pertenencia, la equidad y la calidad educativa.

La gestión democrática se basa en la idea de que la escuela 
es una comunidad de aprendizaje donde estudiantes, familias, 
docentes, directivos y personal no docente tienen derecho a 
participar de manera activa y corresponsable en el gobierno 
del centro. Esta perspectiva supera la visión tecnocrática de la 
gestión escolar, centrada en el control administrativo, para pro-
poner un modelo dialógico, inclusivo y horizontal.



66

Sociedad, familia y educación: bases sociales de la ciudadanía

La participación, entendida como eje articulador, no puede re-
ducirse a consultas superficiales ni a mecanismos formales sin 
poder real de decisión. Como señala Guifarro (2025), la participa-
ción democrática implica incidir directamente en la planificación, 
ejecución y evaluación de políticas escolares, de modo que las 
decisiones sean colectivamente construidas y asumidas.

La escuela democrática reconoce que el conocimiento está 
distribuido entre todos sus miembros. Como sostienen Guerrero 
y Ayabaca (2020), el directivo escolar es un líder de la comuni-
dad educativa no porque monopolice las decisiones, sino porque 
coordina, facilita y promueve la participación amplia. De allí surge 
la idea de liderazgo distribuido, un modelo que reconfigura la 
autoridad escolar y la entiende como una construcción colectiva 
donde cada actor aporta desde su experiencia.

Autonomía, responsabilidad y sentido de comunidad
La gestión democrática exige mayores grados de autonomía 
institucional. Sin embargo, como plantean Leite et al. (2021), esta 
autonomía debe ir acompañada de un fuerte sentido de respon-
sabilidad compartida. La corresponsabilidad implica que todos 
los actores se involucran no solo en la toma de decisiones, sino 
también en sus consecuencias, lo cual fortalece la cohesión, el 
compromiso y la motivación.

Esta perspectiva se alinea con los planteamientos de las pe-
dagogías críticas, que conciben la escuela como un espacio de 
democratización social. Si la sociedad aspira a ser democrática, 
la escuela debe encarnar esos principios desde su propio fun-
cionamiento: transparencia, diálogo, igualdad de oportunidades, 
reconocimiento de la diversidad y prácticas de resolución pací-
fica de conflictos.

Barboza et al. (2025) subrayan que la transparencia y la ren-
dición de cuentas son condiciones indispensables para la con-
fianza comunitaria. Cuando los recursos, las evaluaciones y las 
decisiones administrativas se gestionan de manera abierta, la 
comunidad educativa se siente legitimada y partícipe del pro-
yecto escolar.

Para que la gestión democrática no quede en el plano dis-
cursivo, se requieren estructuras concretas que faciliten la 
participación:

Consejo: Es el órgano principal de gobierno y participación. En 
él están representados todos los sectores: directivos, docentes, 
familias, estudiantes y personal de apoyo. Barboza et al. (2025) 
señalan que su papel es aprobar los documentos institucionales 
clave y supervisar el desarrollo del plan anual.



67

Nube Guzmán / Johanna Bonilla

Sin embargo, su eficacia depende de que no funcione como 
una instancia meramente consultiva, sino como un espacio de 
deliberación efectiva con capacidad de incidir en las decisiones.

Claustros y espacios deliberativos: Las asambleas estudianti-
les, las reuniones de padres y los claustros docentes son espacios 
que permiten expresar opiniones, formular propuestas y evaluar 
colectivamente el rumbo del centro. En una gestión democrática, 
estos espacios fomentan la cultura del diálogo, la argumentación 
y el consenso.

Guerrero y Ayabaca (2020) destacan que la apertura de los 
claustros docentes a la voz de la comunidad fortalece la legitimi-
dad de las decisiones y promueve una pedagogía más cercana 
a las necesidades del entorno.

Comisiones: Las comisiones especializadas (por ejemplo, de 
convivencia, inclusión, actividades extracurriculares o innova-
ción pedagógica) son herramientas para una gestión más ágil. 
Vázquez et al. (2024) explican que estas comisiones permiten 
profundizar en temas específicos y garantizar que las decisiones 
no se tomen de forma vertical, sino con base en el conocimiento 
plural del centro.

Proyectos de aprendiza je comunitario: La participación no 
se limita a la gestión institucional; también implica conectar el 
aprendiza je con la vida social. Meier (2023) plantea que una 
escuela democrática integra a los estudiantes en proyectos que 
responden a necesidades reales del entorno: ecología, salud 
comunitaria, memoria histórica, convivencia barrial, entre otros. 
Estos proyectos fortalecen el sentido de ciudadanía y consolidan 
redes colaborativas entre escuela y comunidad.

Beneficios de la gestión democrática en la formación ciudadana
La evidencia internacional señala que las escuelas con modelos 
de gestión democrática presentan mejores resultados en tér-
minos de convivencia, implicación familiar, clima institucional y 
aprendizaje.

•	 Mejora del clima escolar
El diálogo, la transparencia y la resolución pacífica de conflictos 
reducen la violencia y fortalecen la confianza, como señalan 
Guifarro (2025) y Vázquez et al. (2024). Un manual de convi-
vencia elaborado colectivamente favorece la apropiación de las 
normas.

•	 Desarrollo de ciudadanía activa
Burgus (2015) afirma que la escuela democrática funciona como 
un “laboratorio social”, donde los estudiantes aprenden a decidir, 
dialogar, argumentar, deliberar y comprometerse con el bien 



68

Sociedad, familia y educación: bases sociales de la ciudadanía

común. Estas experiencias se traducen en una mayor participa-
ción en la vida pública cuando alcanzan la adultez.

•	 Mayor pertinencia e innovación educativa
Cuando las decisiones pedagógicas se toman de forma cola-
borativa, las prácticas docentes se vuelven más pertinentes y 
contextualizadas. Barboza et al. (2025) sostienen que la gestión 
democrática permite innovaciones más sólidas, pues surgen de 
la inteligencia colectiva y del análisis contextual.

•	 Implicación familiar y comunitaria
Una gestión abierta valora las capacidades de las familias, redu-
ce la distancia entre hogar y escuela y fortalece el tejido social 
(Meier, 2023). Las familias que se sienten escuchadas partici-
pan más activamente y contribuyen al desarrollo del proyecto 
educativo.

•	 Justicia social y educación inclusiva
La gestión democrática promueve la equidad, la inclusión y el 
reconocimiento de la diversidad cultural. Martín et al. (2023) y 
Borges (2007) sostienen que este modelo desafía las desigual-
dades estructurales y favorece un reparto justo de los recursos 
y oportunidades.

 Desafíos para consolidar una gestión escolar democrática
A pesar de sus ventajas, la gestión democrática enfrenta impor-
tantes obstáculos:

•	 Resistencia al cambio por parte de directivos o docentes 
habituados a estructuras rígidas (Leite et al., 2021), 

•	 	Modelos de liderazgo vertical, que dificultan el traba jo 
colaborativo, 

•	 Falta de formación en habilidades deliberativas, negocia-
ción y toma de decisiones,

•	 Marco normativo restrictivo, que limita la autonomía 
institucional, 

•	 Desigualdades socioculturales que afectan la participación 
de familias con menos capital cultural.

Superar estas dificultades requiere una transformación profunda 
de la cultura institucional, donde la escucha activa, la formación 
continua y la corresponsabilidad se conviertan en prácticas co-
tidianas, no excepcionales.

La gestión democrática de los centros educativos no es solo 
un modelo administrativo, sino una apuesta ética y política por 
la construcción de una escuela que forme ciudadanos capaces 
de pensar, dialogar y transformar su mundo. Su implementación 
exige tiempo, voluntad y formación, pero los beneficios para la 
convivencia, la justicia social y el aprendizaje son incuestionables.



69

Nube Guzmán / Johanna Bonilla

Aprendiza je basado en problemas y orientación crítica 
ciudadana

El Aprendiza je Basado en Problemas (ABP) se ha consolidado 
como una de las metodologías más coherentes con los fines de 
la educación ciudadana crítica. A diferencia de los enfoques 
transmisivos centrados en la memorización de contenidos, el ABP 
sitúa al estudiantado frente a problemas complejos que exigen 
analizar, argumentar, tomar decisiones y trabajar colaborativa-
mente. De este modo, el aprendizaje deja de ser una actividad 
puramente escolar para convertirse en un proceso de indagación 
sobre el mundo y una práctica de participación en asuntos de 
interés público.

En términos generales, el ABP puede definirse como una es-
trategia en la que el punto de partida no es la explicación del 
docente ni el libro de texto, sino un problema abierto, sin solución 
única, que interpela al grupo y lo obliga a movilizar recursos 
cognitivos, emocionales y sociales. La investigación educati-
va ha mostrado que esta metodología favorece el desarrollo 
de habilidades de pensamiento crítico y de orden superior: los 
estudiantes deben delimitar el problema, identificar qué saben 
y qué necesitan saber, buscar y evaluar información, construir 
hipótesis, contrastar evidencias y proponer soluciones fundamen-
tadas (Ardiansyah et al., 2024; Asri et al., 2024). En ese proceso, 
no solo aprenden contenidos disciplinares, sino que desarrollan 
disposiciones esenciales para la ciudadanía democrática.

Diversos estudios empíricos corroboran estos efectos. Nadeak 
y Naibaho (2020) y Kurniasih et al. (2024) señalan que el ABP 
mejora el rendimiento académico y la comprensión profunda de 
los contenidos, al tiempo que potencia la capacidad de análisis, 
síntesis y evaluación. Ismail et al. (2024) y Ramadhana y Sutiani 
(2023) destacan la contribución del ABP al desarrollo del pensa-
miento crítico, particularmente cuando se combina con evalua-
ciones formativas orientadas a habilidades de orden superior. 
Revisiones como la de Yu y Zin (2023) muestran que, en distintos 
contextos y niveles educativos, los modelos de ABP adaptados 
explícitamente al pensamiento crítico tienden a producir mejoras 
significativas en la capacidad de cuestionar, argumentar y justi-
ficar decisiones. Todo ello resulta especialmente relevante para 
la educación ciudadana, donde la comprensión de los problemas 
públicos no puede reducirse a la repetición de definiciones, sino 
que exige análisis riguroso y juicio ético.



70

Sociedad, familia y educación: bases sociales de la ciudadanía

ABP y problemas públicos: aprender ciudadanía desde la 
realidad
La potencia formativa del ABP en educación ciudadana radica 
en su capacidad para articular contenidos curriculares con pro-
blemas públicos concretos. En lugar de abordar la ciudadanía 
como un conjunto de normas abstractas, el ABP permite trabajar 
con situaciones vinculadas a la vida cotidiana del estudiantado: 
conflictos de convivencia en la escuela, discriminación, uso del 
espacio público, desigualdad económica, contaminación ambien-
tal, acceso a servicios básicos, participación estudiantil, violencia 
de género, corrupción, desinformación, entre otros.

Cuando el problema que se plantea tiene relevancia social, los 
estudiantes dejan de preguntar “para qué sirve esto” y comienzan 
a cuestionarse cuál es su relación con la situación presentada 
y qué responsabilidades tienen frente a ella. En ese sentido, el 
ABP se convierte en un puente entre la experiencia escolar y la 
experiencia ciudadana. Investigaciones como las de Lapuz y 
Fulgencio (2019) o Hussin et al. (2018), aunque centradas en áreas 
disciplinares diversas, muestran que la exposición sistemática 
a problemas complejos incrementa la disposición a debatir, a 
escuchar y a argumentar, competencias indispensables para la 
deliberación democrática.

En el ámbito específico de la educación cívica, Hidayani (2024) 
evidencia que la aplicación del ABP a la enseñanza de contenidos 
relacionados con la identidad nacional y la unidad en la diversi-
dad mejora no solo la comprensión conceptual, sino también la 
valoración de la pertenencia comunitaria. Damayanti y Mediatati 
(2023) muestran resultados similares al utilizar ABP asistido por 
recursos audiovisuales en secundaria: el estudiantado incre-
menta su motivación, participa con mayor frecuencia y conecta 
los contenidos de educación cívica con situaciones reales de su 
entorno. De manera convergente, Monica et al. (2024) y Pangalila 
et al. (2024) reportan mejoras significativas en el rendimiento y 
en la participación en contextos donde el ABP reemplaza, total 
o parcialmente, la clase magistral tradicional en asignaturas de 
educación cívica.

Estos hallazgos confirman que el ABP no solo “sirve” para cien-
cias, matemáticas o formación profesional, sino que constituye 
una herramienta especialmente fecunda para la reflexión sobre 
asuntos públicos y la formación de una sensibilidad ciudadana 
orientada al compromiso.



71

Nube Guzmán / Johanna Bonilla

 Pensamiento crítico, autonomía y cooperación: competencias 
ciudadanas en el ABP
La ciudadanía democrática exige sujetos capaces de pensar por 
sí mismos, pero también de pensar con otros. En este sentido, 
el ABP contribuye a tres dimensiones centrales de la formación 
ciudadana: el pensamiento crítico, la autonomía y la cooperación.

En primer lugar, el ABP sitúa a los estudiantes en situaciones 
donde no basta con memorizar datos; hay que examinar supues-
tos, evaluar información y tomar decisiones. Sari et al. (2024) 
muestran que el uso sistemático del ABP en clases de educación 
cívica se traduce en mejoras claras de la capacidad de analizar 
perspectivas divergentes y de argumentar posiciones propias. 
La reflexión colectiva sobre problemas públicos obliga al grupo 
a confrontar ideas, identificar falacias, distinguir entre hechos y 
opiniones, y reconocer la complejidad de los fenómenos sociales.

En segundo lugar, el ABP promueve la autonomía intelectual. 
Los estudiantes no reciben respuestas predeterminadas, sino que 
se ven desafiados a formular preguntas, organizar procesos de 
búsqueda de información y asumir responsabilidad sobre su pro-
pio aprendizaje. Jumhur et al. (2024) destacan que, en contextos 
de formación profesional, el ABP incrementa la autodisciplina y 
la capacidad de tomar decisiones informadas en equipo, habili-
dades que se trasladan fácilmente al campo de la participación 
social y profesional.

En tercer lugar, el ABP se sustenta en la cooperación. La resolu-
ción de problemas complejos requiere trabajo en grupo, diálogo 
y distribución de tareas. Esto reproduce, en un escenario peda-
gógico, la naturaleza colectiva de los problemas ciudadanos: los 
grandes desafíos sociales no se resuelven de manera individual. 
Al trabajar ba jo la lógica del ABP, los estudiantes aprenden a 
negociar, a ceder, a asumir responsabilidades compartidas y a 
reconocer el aporte de los demás, experiencias que forjan una 
cultura democrática basada en la interdependencia y no en el 
individualismo competitivo.

Un elemento especialmente interesante es la posibilidad de 
integrar al ABP enfoques culturalmente situados. Sarkingobir y 
Bello (2024) muestran que, cuando el ABP se articula con la etno-
ciencia, es decir, con saberes y prácticas locales de comunidades 
específicas, se refuerza el pensamiento de orden superior y, al 
mismo tiempo, se reconoce el valor de conocimientos subalter-
nos. Desde una perspectiva ciudadana, esto resulta clave en con-
textos latinoamericanos donde la decolonización del saber y el 
reconocimiento de los pueblos originarios son tareas pendientes.



72

Sociedad, familia y educación: bases sociales de la ciudadanía

 Del aula al espacio público: simulaciones, proyectos y expe-
riencias de participación
La relación entre ABP y ciudadanía se vuelve aún más evidente 
cuando la resolución de problemas se vincula con experiencias 
de participación simulada o real. Las simulaciones democráticas 
—como parlamentos escolares, juicios simulados, elecciones es-
tudiantiles o cabildos juveniles— permiten representar procesos 
de decisión públicos en un entorno pedagógico protegido. Groot 
(2017) y Bell (2002) subrayan que, al asumir roles (legisladores, 
jueces, periodistas, líderes comunitarios, defensores de derechos, 
etc.) y participar en dinámicas de deliberación, los estudiantes 
comprenden de manera más profunda las lógicas de la demo-
cracia representativa y las tensiones inherentes a la toma de 
decisiones colectivas.

Shargel y Katz (2025) destacan que estas simulaciones no 
solo reproducen procedimientos, sino que pueden convertirse en 
espacios de discusión sobre temas polémicos: reformas legales, 
conflictos territoriales, distribución de recursos o debates sobre 
derechos. Kliewer y Kapust (2010) añaden que el juego de roles, 
cuando se orienta al análisis de problemas públicos, favorece 
la toma de perspectiva, es decir, la capacidad de situarse en 
el lugar de otros actores sociales y comprender sus intereses y 
preocupaciones. Esta habilidad es esencial para la convivencia 
democrática en sociedades plurales.

Ray et al. (2013) amplían esta mirada al introducir juegos de 
rol complejos que combinan dimensiones emocionales, éticas y 
políticas. Al participar en estas dinámicas, los estudiantes no solo 
aprenden sobre instituciones, sino que experimentan conflictos 
de valores, frustraciones, dilemas y la necesidad de construir 
acuerdos. Encarnação (2025) sostiene que, cuando este tipo de 
experiencias se orienta hacia la justicia social, se incrementa la 
sensibilidad ante la desigualdad y la disposición a involucrarse 
en acciones comunitarias. Coonfield y Huxford (2009), por su 
parte, muestran cómo el uso pedagógico de medios y simula-
ciones digitales puede potenciar la reflexión sobre ciudadanía 
mediada por tecnologías.

En muchas de estas experiencias, el ABP opera como marco 
metodológico que organiza el traba jo: el problema público a 
abordar (por ejemplo, la gestión de residuos en la comunidad 
o el acoso escolar) se convierte en el eje de un proyecto en el 
que los estudiantes investigan, deliberan, diseñan propuestas 
y, en algunos casos, las presentan ante autoridades escolares o 
locales. De este modo, la frontera entre aula y espacio público 
se vuelve porosa: la escuela deja de ser un espacio cerrado y se 
transforma en un lugar desde donde se interroga la realidad y 
se ensayan formas de participación ciudadana.



73

Nube Guzmán / Johanna Bonilla

ABP y recursos digitales: nuevas posibilidades para la delibe-
ración crítica
Las tecnologías digitales amplían el repertorio de herramientas 
para el ABP en educación ciudadana. En contextos donde las pla-
taformas virtuales, las redes sociales y los recursos audiovisuales 
ocupan un lugar central en la vida cotidiana de los jóvenes, la 
incorporación de estos medios al trabajo con problemas públicos 
resulta casi inevitable.

Nasikin et al. (2025) muestran que la combinación de ABP 
con podcasts de educación cívica en centros de aprendiza je 
comunitario contribuye al desarrollo del pensamiento crítico y a 
la mejora de resultados académicos. El formato podcast permite 
escuchar testimonios, debates, entrevistas y análisis de temas 
complejos, que luego pueden ser retomados en el aula como 
insumos para la discusión. Damayanti y Mediatati (2023) docu-
mentan experiencias similares con el uso de videos en el marco 
del ABP, donde los recursos audiovisuales facilitan la compren-
sión de contextos y situaciones que de otra manera serían más 
difíciles de imaginar.

Más allá de su uso como soporte, las tecnologías digitales 
ofrecen la posibilidad de que los propios estudiantes produzcan 
contenidos: podcasts, blogs, videos, infografías o campañas en 
redes sociales sobre los problemas trabajados en ABP. Esta di-
mensión productiva fortalece la alfabetización digital crítica y la 
comprensión de cómo circula la información en la esfera pública. 
En términos de ciudadanía, supone pasar de ser consumidores 
de mensajes a convertirse en emisores capaces de argumentar, 
persuadir y construir discursos en defensa de causas colectivas.

Por supuesto, estas oportunidades no están exentas de desa-
fíos. La brecha digital, la desinformación y los discursos de odio 
presentes en entornos virtuales obligan a acompañar el uso de 
tecnologías con una reflexión ética y política rigurosa. Aquí, el 
ABP puede ayudar a analizar casos concretos de noticias falsas, 
discursos discriminatorios o manipulación mediática, invitando 
a los estudiantes a investigar, contrastar fuentes y discutir las 
implicaciones democráticas de estas prácticas.

Para que el ABP se convierta verdaderamente en herramien-
ta de formación ciudadana crítica es necesario cuidar algunas 
condiciones pedagógicas y políticas.

En primer lugar, la selección de los problemas no puede ser 
neutra. Trabajar problemas meramente técnicos, desprovistos 
de dimensión ética o política, limita el potencial ciudadano del 
ABP. Es importante que los problemas incluyan preguntas sobre 
justicia, derechos, responsabilidades y consecuencias sociales. 



74

Sociedad, familia y educación: bases sociales de la ciudadanía

En contextos latinoamericanos, esto implica abordar, con cuidado 
pedagógico, temas como la desigualdad, el racismo, el machis-
mo, la corrupción, los conflictos ambientales o las violencias 
estructurales.

En segundo lugar, el rol del docente es crucial. Aunque el ABP 
promueve la autonomía estudiantil, no supone la ausencia de 
orientación. El docente debe mediar, formular preguntas deses-
tabilizadoras, ofrecer marcos conceptuales y ayudar a vincular 
la experiencia con categorías de análisis más amplias. Sin esta 
mediación, el ABP corre el riesgo de quedarse en una actividad 
interesante pero poco profunda.

En tercer lugar, es necesario articular el ABP con una evaluación 
coherente, que valore el proceso, la argumentación, la colabora-
ción y la creatividad, y no solo el producto final. Evaluar única-
mente resultados cuantificables debilita la dimensión formativa 
del ABP y puede reinstalar lógicas competitivas poco compatibles 
con una ciudadanía solidaria.

Finalmente, el ABP orientado a la ciudadanía debe visualizar 
algún tipo de proyección hacia la acción. No siempre será posible 
implementar las soluciones diseñadas por los estudiantes, pero 
sí es fundamental que perciban que su trabajo tiene relevancia 
más allá de la nota: presentaciones a la comunidad educativa, 
diálogos con autoridades, campañas de sensibilización, partici-
pación en proyectos de servicio comunitario, entre otros.

El Aprendizaje Basado en Problemas ofrece un marco meto-
dológico que sintoniza de manera profunda con los objetivos de 
la educación ciudadana crítica. Al situar a los estudiantes ante 
problemas públicos complejos, les exige pensar, dialogar, ar-
gumentar y cooperar; al conectar el aula con la realidad social, 
transforma la escuela en un espacio de ensayo de la participa-
ción democrática; al integrar recursos digitales y simulaciones, 
expande los escenarios de deliberación y expresión ciudadana.

En un contexto marcado por la complejidad de los desafíos 
globales, la crisis de confianza en las instituciones y la prolife-
ración de discursos simplistas, el ABP se configura como una 
vía privilegiada para educar ciudadanos capaces de enfrentar 
la incertidumbre con pensamiento crítico, sensibilidad ética y 
voluntad de transformar su entorno.

 Descolonizar el saber y reinventar el poder

La discusión sobre la descolonización del saber ha adquirido 
en los últimos años un lugar privilegiado dentro de los debates 
educativos, especialmente en América Latina. No se trata de un 
discurso complementario o periférico, sino de una interpelación 



75

Nube Guzmán / Johanna Bonilla

profunda al sistema educativo en su conjunto, cuestionando qué 
conocimiento se privilegia, quiénes lo producen, desde qué po-
siciones se legitima y cómo estos procesos repercuten en las 
relaciones de poder que estructuran nuestras sociedades. En 
este sentido, “descolonizar el saber” constituye una empresa 
epistémica y política que pretende desmontar la hegemonía 
cognitiva instaurada por el proyecto colonial moderno; y, pa-
ralelamente, “reinventar el poder” implica la construcción de 
formas alternativas de convivencia democrática que superen las 
lógicas jerárquicas heredadas del colonialismo, del patriarcado 
y del capitalismo global.

Desde esta perspectiva, la educación deja de ser entendida 
como un mecanismo de transmisión cultural neutral y pasa a 
concebirse como un campo de disputa, donde se reproducen o 
se cuestionan los discursos de dominación. Como argumentan 
Santana et al. (2024), el desafío consiste en reconocer que los 
sistemas educativos, tal como fueron organizados históricamen-
te, no solo enseñan contenidos, sino que también modelan sub-
jetividades y producen formas de ver el mundo alineadas con 
un orden social particular. Por ello, descolonizar la educación no 
se limita a agregar nuevos temas o autores al currículo, sino que 
exige revisar las estructuras profundas que sostienen la produc-
ción y circulación del conocimiento.

Descolonizar el saber: crítica a la hegemonía epistémica 
occidental
El concepto de descolonización del saber parte del reconocimien-
to de que la modernidad occidental produjo no solo un dominio 
territorial y económico sobre amplias regiones del planeta, sino 
también una jerarquización epistémica que situó al conocimiento 
europeo como universal y superior. Esta universalización —que 
presenta como neutras y objetivas categorías históricas y cul-
turales particulares— produjo la invisibilización sistemática de 
saberes indígenas, afrodescendientes, campesinos y populares.

En esta línea, Nieto et al. (2024) subrayan que la descoloni-
zación epistémica busca recuperar tradiciones de pensamiento 
silenciadas, no para reemplazar un canon por otro, sino para 
construir un diálogo horizontal entre múltiples formas de com-
prensión del mundo. Este gesto implica reconocer que los sabe-
res locales no son folclor ni superstición, sino formas legítimas y 
complejas de conocimiento que han permitido a las comunidades 
sobrevivir, resistir y reinterpretar la realidad durante siglos.

Sacchi (2024) complementa esta perspectiva al analizar 
cómo las instituciones modernas han construido archivos de 
saber profundamente selectivos: mientras ciertos discursos son 



76

Sociedad, familia y educación: bases sociales de la ciudadanía

preservados y difundidos, otros son descartados, fragmentados 
o presentados como atrasados. Descolonizar el saber, entonces, 
exige un trabajo de arqueología crítica capaz de revelar estas 
omisiones y desmontar los criterios de validación que privilegian 
unos conocimientos sobre otros.

Volkmar (2023) introduce un matiz crucial al vincular la desco-
lonización con la ética del cuidado. Para este autor, el proyecto 
moderno no solo ha generado jerarquías epistémicas, sino que 
también ha fomentado una relación instrumental con el otro y 
con la naturaleza. Por ello, la descolonización implica reconfigu-
rar nuestras formas de relacionarnos, incorporando principios 
como la reciprocidad, el respeto y la sustentabilidad, presentes 
en muchas cosmovisiones indígenas.

La recuperación de saberes subalternos no responde única-
mente a una necesidad de pluralismo cultural, sino también a 
una urgencia política. Las formas hegemónicas de conocer están 
entrelazadas con formas hegemónicas de gobernar; por tanto, al 
cuestionar los fundamentos epistemológicos del orden colonial, 
también se cuestionan las estructuras sociales que lo sostienen.

Rojas (2018), al analizar los discursos sobre el aborto en Chile, 
muestra cómo las definiciones jurídicas y médicas dominantes 
producen cuerpos y subjetividades reguladas, controladas y nor-
madas. La descolonización del saber implica, en este sentido, 
disputar la autoridad de estos discursos, visibilizar los conoci-
mientos que emergen desde las experiencias corporales de las 
mujeres y abrir espacios para que las comunidades subalternas 
produzcan interpretaciones propias de su realidad.

Heredia (2022), por su parte, analiza cómo los movimientos 
sociales latinoamericanos enfrentan dispositivos de poder-saber 
que buscan neutralizar su capacidad de acción. Para esta autora, 
la descolonización solo es posible si los grupos históricamente 
oprimidos recuperan la capacidad de nombrarse a sí mismos y 
de construir categorías políticas que respondan a sus necesida-
des y formas de vida. Esto exige tanto una crítica de los marcos 
conceptuales dominantes como la creación de epistemologías 
alternativas que reflejen su experiencia histórica.

La educación desempeña aquí un papel central. Las escuelas, 
los institutos y las universidades pueden convertirse en esce-
narios donde estos saberes se legitimen, se investiguen y se 
enseñen, o bien pueden continuar reproduciendo la hegemonía 
epistémica. Esto depende, en gran medida, del tipo de currículo 
que se diseñe, de las metodologías que se utilicen y, sobre todo, 
de las concepciones docentes sobre el conocimiento y su función 
social.



77

Nube Guzmán / Johanna Bonilla

Una de las apuestas más significativas de la descolonización del 
saber es el diálogo intercultural. A diferencia de las aproximacio-
nes multiculturalistas la interculturalidad crítica propone relacio-
nes horizontales en las que los saberes occidentales y no occi-
dentales dialoguen como interlocutores iguales. López (2024), 
al estudiar el concepto de Buen Vivir, afirma que se trata de un 
paradigma epistémico alternativo que desafía la racionalidad 
moderna basada en el crecimiento ilimitado, el individualismo y 
la separación entre humanidad y naturaleza. Su incorporación 
a la educación no puede reducirse a un anexo cultural, sino que 
exige repensar la finalidad misma de la escuela.

Nieto et al. (2024) argumentan que el diálogo intercultural es 
una vía para desnaturalizar la idea de que solo el conocimien-
to moderno es válido. Sin embargo, este diálogo no puede ser 
ingenuo: tiene lugar en un contexto de desigualdad estructural 
donde ciertos saberes gozan de mayor prestigio institucional y 
académico. Por ello, descolonizar implica crear condiciones para 
que los saberes subalternos puedan expresarse y ser reconocidos, 
no como objetos de estudio, sino como productores de teoría y 
pensamiento crítico.

Este planteamiento resuena con las propuestas de la pedago-
gía crítica latinoamericana, especialmente con el pensamiento 
freireano. Paulo Freire insistió en que toda educación es un acto 
político y que, por tanto, debe orientarse hacia la emancipación. 
La noción de diálogo que propone Freire es fundamental para 
la descolonización del saber, ya que permite que estudiantes y 
docentes reconozcan la historicidad de sus visiones del mundo 
y construyan conocimientos situados y transformadores.

Reinventar el poder: nuevas formas de democracia y acción 
colectiva
Descolonizar el saber lleva inevitablemente a la pregunta por el 
poder. Si los sistemas de conocimiento coloniales han sostenido 
relaciones de dominación, entonces transformar los contenidos 
sin transformar las estructuras de poder que los hacen posibles 
resulta insuficiente. “Reinventar el poder”, como señalan Santana 
et al. (2024), implica imaginar formas de organización social 
basadas en la participación, la equidad y la autodeterminación.

Aldana (2025) ofrece una lectura potente al afirmar que los 
dispositivos de subjetivación del capitalismo neoliberal produ-
cen identidades orientadas al consumo, la competitividad y la 
obediencia, en detrimento de la solidaridad, la cooperación y la 
conciencia colectiva. Desde esta perspectiva, reinventar el po-
der supone transformar las condiciones materiales y simbólicas 
que moldean la subjetividad; es decir, implica no solo cambiar 
instituciones, sino cambiar los modos de ser.



78

Sociedad, familia y educación: bases sociales de la ciudadanía

Agolia et al. (2024) añaden que la imaginación política es un 
componente indispensable para esta reinvención. Frente a un 
mundo que se ha vuelto “administrado”, donde la política parece 
reducida a la gestión técnica, la educación debe recuperar la 
capacidad de imaginar alternativas. La imaginación no es eva-
sión; es, en realidad, el punto de partida para crear comunidades 
más justas, donde la democracia no se limite a procedimientos 
formales, sino que se viva como práctica cotidiana.

Desde esta óptica, reinventar el poder también implica cues-
tionar las formas jerárquicas de autoridad que prevalecen en la 
escuela. La organización escolar tradicional, basada en discipli-
nas rígidas, evaluaciones punitivas y estructuras verticales, repro-
duce la lógica colonial del mando y la obediencia. Reconfigurar 
estas estructuras —a través de prácticas participativas, meto-
dologías dialógicas y gestión democrática— constituye un acto 
decolonial que puede transformar no solo la institución educativa, 
sino también la subjetividad de quienes participan en ella.

 La ética del cuidado: fundamento para un poder no colonial
Un elemento fundamental en las propuestas decoloniales es la 
ética del cuidado. Si el orden colonial se ha caracterizado por la 
cosificación del otro y la explotación de la naturaleza, reinven-
tar el poder exige relaciones basadas en el reconocimiento, la 
reciprocidad y la responsabilidad compartida. Volkmar (2023) 
analiza cómo el cuidado de sí, en la tradición foucaultiana, puede 
convertirse en una práctica de resistencia ante las formas de do-
minación que buscan controlar los cuerpos y las subjetividades. 
En contextos latinoamericanos, esta ética del cuidado se vincula 
también con la tradición indígena del “cuidado de la tierra” y con 
prácticas comunitarias ancestrales que priorizan el bienestar 
colectivo sobre el interés individual.

Desde el punto de vista educativo, incorporar la ética del cui-
dado significa repensar el vínculo pedagógico. La figura del do-
cente deja de ser la del transmisor autoritario y pasa a ser la de 
un acompañante que reconoce los saberes previos del estudian-
tado y que fomenta una relación afectiva y respetuosa. Pero el 
cuidado no es solo emocional: también es epistémico. Cuidar es 
reconocer que cada estudiante porta una historia, un idioma y 
un universo cultural que merecen ser valorados como parte del 
proceso educativo.

La descolonización del saber y la reinvención del poder tie-
nen profundas implicaciones para la educación ciudadana. Una 
ciudadanía que se construya sobre un único modelo cultural 
ignora la pluralidad de experiencias, identidades y proyectos 
de vida existentes en América Latina. Una educación ciudadana 



79

Nube Guzmán / Johanna Bonilla

decolonial debe reconocer esta pluralidad y, al mismo tiempo, 
ofrecer herramientas para la acción política colectiva en un mun-
do marcado por desigualdades persistentes.

El desafío consiste en formar ciudadanos capaces de analizar 
críticamente los discursos hegemónicos, de reconocer la histo-
ricidad de los conflictos sociales y de participar activamente en 
la construcción de un orden democrático inclusivo. Esto supone, 
entre otras cosas, incorporar en el aula debates sobre racismo 
estructural, violencia de género, extractivismo, migración, justicia 
ambiental y derechos colectivos. Pero, sobre todo, implica per-
mitir que los estudiantes se reconozcan como sujetos políticos 
con capacidad de transformación.

Desde una perspectiva decolonial, la ciudadanía ya no se con-
cibe como una identidad fija otorgada por el Estado-nación, sino 
como una práctica colectiva que se reinventa constantemente a 
través del diálogo, la movilización y la acción comunitaria. La es-
cuela, en este sentido, puede convertirse en un laboratorio donde 
se ensayen formas participativas, donde se debatan proyectos de 
sociedad y donde se construyan alianzas entre saberes diversos.

Descolonizar el saber y reinventar el poder no son consignas 
abstractas, sino tareas educativas urgentes en un continente 
atravesado por la desigualdad, el racismo y las heridas colonia-
les. Descolonizar implica cuestionar la hegemonía epistémica 
occidental y abrir espacio para saberes silenciados; reinventar 
el poder implica imaginar democracias radicales, basadas en la 
participación, la autonomía y la ética del cuidado.

Cuando estas perspectivas se articulan con la educación 
ciudadana, emergen nuevas posibilidades para formar sujetos 
críticos, sensibles ante la injusticia y capaces de actuar colec-
tivamente para transformar el mundo. La educación, entendida 
desde un horizonte decolonial, deja de ser un dispositivo de re-
producción social y se convierte en un proyecto emancipador 
que, apuesta por la pluralidad, la dignidad y la construcción de 
futuros más justos.



80

Sociedad, familia y educación: bases sociales de la ciudadanía

Referencias

Aldana, N. D. (2025). Notas sobre la relación [necesaria] entre 
subjetivación y poder capitalista. Las Torres de Lucca, 14(1), 
9–20. https://doi.org/10.5209/ltdl.96520 

Aez, F. J. B. (2024). Escuela y currículo: Propuesta educativa crítica 
y emancipadora para la formación rural en turismo cultural 
autosustentable. Estudios y Perspectivas: Revista Científica y 
Académica, 4(2), 310–316. https://doi.org/10.61384/r.c.a..v4i2.223 
Estudios y Perspectivas

Agolia, O., Elizagaray, P. B., & Arcos, C. (2024). Recuperar la 
imaginación como herramienta para reinventar lo colectivo. 
Prometeica. Revista de Filosofía y Ciencias, 31, 212–225. https://
doi.org/10.34024/prometeica.2024.31.18613

Ardiansyah, A. I., Putra, A., & Nikitina, N. (2024). Investigating 
Problem-Based Learning models’ impact on students’ critical 
thinking skills in environmental conservation context. Jambura 
Geo Education Journal, 5(2), 87–103. https://doi.org/10.37905/
jgej.v5i2.26110 Dialnet

Arsyad, M., Guna, S., & Barus, S. (2024). Enhancing chemistry 
education through Problem-Based Learning: Analyzing student 
engagement, motivation, and critical thinking. International 
Journal of Curriculum Development, Teaching and Learning 
Innovation, 2(3), 110–117. https://doi.org/10.35335/curriculum.
v2i3.178 ResearchGate

Asri, I. H., Jampel, N., Bagus, I., Arnyana, P., Suastra, W., & Nitiasih, 
P. (2024). Profile of Problem-Based Learning (PBL) model in 
improving students’ problem solving and critical thinking ability. 
KnE Social Sciences, 9(2), 769–778. https://doi.org/10.18502/kss.
v9i2.14898 knepublishing.com

Barboza, M. C. H., Candinho, A. A. M., Schmitz, H. U. B., Gabriel, S. 
G., Buss, J., Buss, L., Jesus, F. Q. D., Medeiros, M. D., & Schmitz, 
R. S. (2025). Organização e gestão de centros educativos. 
Arquipélago de Reflexões em Educação, 7(7), 2272–2285. https://
doi.org/10.56238/arev7n7-178 garuda.kemdiktisaintek.go.id

Barrera, A. P. C., & González, M. S. M. (2023). Lectura crítica y 
enseñanza de la filosofía en la educación básica y media en 
Colombia (1994–2017). Política, 11(1). https://doi.org/10.23925/
politica.v11i1.63365

Belavi, G., & Murillo, F. J. (2020). Democracia y justicia social en 
las escuelas: Dimensiones para pensar y mejorar la práctica 
educativa. REICE. Revista Iberoamericana sobre Calidad, Eficacia 
y Cambio en Educación, 18(3), 5–28. https://doi.org/10.15366/
reice2020.18.3.001 Revistas UAM

https://doi.org/10.5209/ltdl.96520
https://doi.org/10.61384/r.c.a..v4i2.223 
https://doi.org/10.34024/prometeica.2024.31.18613
https://doi.org/10.34024/prometeica.2024.31.18613
https://doi.org/10.37905/jgej.v5i2.26110
https://doi.org/10.37905/jgej.v5i2.26110
https://doi.org/10.35335/curriculum.v2i3.178
https://doi.org/10.35335/curriculum.v2i3.178
https://doi.org/10.18502/kss.v9i2.14898 knepublishing.com
https://doi.org/10.18502/kss.v9i2.14898 knepublishing.com
https://doi.org/10.56238/arev7n7-178 garuda.kemdiktisaintek.go.id
https://doi.org/10.56238/arev7n7-178 garuda.kemdiktisaintek.go.id
https://doi.org/10.23925/politica.v11i1.63365
https://doi.org/10.23925/politica.v11i1.63365
https://doi.org/10.15366/reice2020.18.3.001
https://doi.org/10.15366/reice2020.18.3.001


81

Nube Guzmán / Johanna Bonilla

Blanco, J. A. M. (2024). El principio misericordia en la formación de 
la familia como lugar teológico. LATAM. Revista Latinoamericana 
de Ciencias Sociales y Humanidades, 5(2), 1269–1283. https://
doi.org/10.56712/latam.v5i2.1949

Bolaños, S. P. L., León, C. A. D. R., Martínez, K. J. G., Falcón, E. 
E. P., & Mencías, S. S. R. (2024). Cómo la educación cívica y 
ética incide en la formación de valores en los estudiantes 
de bachillerato. LATAM. Revista Latinoamericana de Ciencias 
Sociales y Humanidades, 5(6), 1–20. https://doi.org/10.56712/
latam.v5i6.3228 Dialnet

Borges, A. (2007). From patronage politics to community 
deliberation: The recent experience of democratic school 
management in Brazil. Public Administration and Development, 
27(4), 273–282. https://doi.org/10.1002/pad.464 jykx.lnnu.edu.cn

Burgus, A. (2015). Learning in school for tomorrow jobs. Intangible 
Capital, 11(3), 458–484. https://doi.org/10.3926/ic.656

Carrero, J. A. M. (2024). Derechos humanos, cultura de paz y 
educación en ciudadanía global: Tríada de una política pública 
garante de la convivencia humana. Revista DYCS Victoria, 6(2), 
38–52. https://doi.org/10.29059/rdycsv.v6i2.207 

Coonfield, G., & Huxford, J. (2009). Media education and civic 
engagement. Routledge.

Damayanti, E. A., & Mediatati, N. (2023). Implementation of 
Problem-Based Learning (PBL) model assisted by video media 
to improve civics learning outcomes at junior high school. 
Journal Scaffolding: Teaching & Education, 5(1), 90–101. https://
doi.org/10.37680/scaffolding.v5i1.2953

Egas, E. S. O., Ramos, Y. J. L., & Nieto, A. F. P. (2024). Rol del docente 
en la Ley Orgánica de Educación Superior y su impacto 
en la formación universitaria. Código Científico Revista de 
Investigación, 5(1). https://doi.org/10.55813/gaea/ccri/v5/n1/415

Escamilla, W. E., & Rodríguez, M. L. A. (2024). La pedagogía teatral 
como estrategia de enseñanza para desarrollar el pensamiento 
histórico. LATAM. Revista Latinoamericana de Ciencias Sociales 
y Humanidades, 5(5), 1722–1735.https://doi.org/10.56712/latam.
v5i5.2965

Escobar, A. M. H. (2023). El juego como actividad humana: una 
aproximación desde la educación y la cultura. LATAM. Revista 
Latinoamericana de Ciencias Sociales y Humanidades, 4(3), 
834–849. https://doi.org/10.56712/latam.v4i3.1183

Garcia, M. B. P., Moreno, C. Q., Casal, C. V., & Llamas, I. E. (2025). 
Márcores de arte: El museo como aula educativa, inclusiva 
y transformadora. Arte, Individuo y Sociedad, 37(1), 45–62. 
https://doi.org/10.5209/arte.102586

https://doi.org/10.56712/latam.v5i2.1949
https://doi.org/10.56712/latam.v5i2.1949
https://doi.org/10.56712/latam.v5i6.3228
https://doi.org/10.56712/latam.v5i6.3228
https://doi.org/10.1002/pad.464 jykx.lnnu.edu.cn 
https://doi.org/10.3926/ic.656
https://doi.org/10.29059/rdycsv.v6i2.207
https://doi.org/10.37680/scaffolding.v5i1.2953
https://doi.org/10.37680/scaffolding.v5i1.2953
https://doi.org/10.55813/gaea/ccri/v5/n1/415
https://doi.org/10.56712/latam.v5i5.2965
https://doi.org/10.56712/latam.v5i5.2965
https://doi.org/10.56712/latam.v4i3.1183
https://doi.org/10.5209/arte.102586


82

Sociedad, familia y educación: bases sociales de la ciudadanía

Ginocchio, L., Frisancho, S., & Rosa, M. I. L. (2015). Concepciones 
y creencias docentes sobre la democracia. Revista Peruana 
de Investigación Educativa, 7, 107–128. https://doi.org/10.34236/
rpie.v7i7.48

Guaya, B. N. G., Salom, M. A. C., & Delgado, P. S. (2024). El reto 
de las metodologías de enseñanza… Revista Educación, 48(1), 
1–19. https://doi.org/10.15517/revedu.v48i1.53992

Guerrero, P. N. P., & Ayabaca, D. M. G. (2020). El director escolar 
como líder de la comunidad educativa. Studia, 3(1), 44–58. 
https://doi.org/10.51247/st.v3i1.59

Guifarro, A. P. (2025). Influencia de la cultura de paz en la gestión 
escolar. Ciencia Latina Revista Científica Multidisciplinaria, 9(1). 
https://doi.org/10.37811/cl_rcm.v9i1.16958

Gutiérrez, E. M. N., Torres, F. H. G., & Pira, L. B. (2024). Habilidades 
STEM y formación en ciudadanía ambiental. Revista de la 
Facultad de Ciencias Naturales, 48(1), 33–45. https://doi.
org/10.36737/01230425.n48.3185

Henao, A. M. N. (2025). Interculturalidad crítica y justicia epistémica 
en la educación superior. Educación Superior y Sociedad, 37(1), 
75–98. https://doi.org/10.54674/ess.v37i1.1000

Heredia, K. M. M. (2022). Poder-saber de los movimientos sociales 
latinoamericanos. Cuadernos de Educación y Desarrollo, 14(1), 
85–99. https://doi.org/10.15648/cedotic.1.2022.3316

Hidayani, S. D. (2024). Problem-Based Learning to enhance 
understanding of national identity. Jurnal Pendidikan Vokasi 
Indonesia, 2(2), 93–105. https://doi.org/10.63401/jpvi.v2i02.134

Hussin, W. N. T. W., Harun, J., & Shukor, N. A. (2018). Problem-Based 
Learning to enhance students’ critical thinking skill via online 
tools. Asian Social Science, 15(1), 14–23. https://doi.org/10.5539/
ass.v15n1p14

Ismail, N. S., Mertasari, N. M. S., & Widiartini, N. K. (2024). Impact 
of Problem-Based Learning and HOTS tests on critical thinking. 
International Journal of Humanities, Education and Social 
Sciences, 3(1), 90–104. https://doi.org/10.58578/ijhess.v3i1.4296

Jumhur, A. A., Avianti, R. A., Nurfitri, P. E., & Mahir, I. (2024). 
Implementation of Problem-Based Learning… European 
Journal of Education and Pedagogy, 5(5), 372–384. https://doi.
org/10.24018/ejedu.2024.5.5.860

Kliewer, B., & Kapust, A. (2010). Simulations and democratic 
deliberation. Routledge.

Krummel, M. D. D. (2024). Rol de la educación superior en 
Paraguay. Educación Superior y Sociedad, 36(2), 55–72. https://
doi.org/10.54674/ess.v36i2.916

Kurniasih, E., Raharjo, T., & Yuwono, A. (2024). Effectiveness of 
Problem-Based Learning… Pendidikan Jurnal Matematika, 14(1), 
87–99. https://doi.org/10.23969/pjme.v14i1.13358

https://doi.org/10.34236/rpie.v7i7.48
https://doi.org/10.34236/rpie.v7i7.48
https://doi.org/10.15517/revedu.v48i1.53992
https://doi.org/10.51247/st.v3i1.59
https://doi.org/10.37811/cl_rcm.v9i1.16958
https://doi.org/10.36737/01230425.n48.3185
https://doi.org/10.36737/01230425.n48.3185
https://doi.org/10.54674/ess.v37i1.1000
http://Cuadernos de Educación y Desarrollo, 14
https://doi.org/10.63401/jpvi.v2i02.134
https://doi.org/10.5539/ass.v15n1p14
https://doi.org/10.5539/ass.v15n1p14
https://doi.org/10.58578/ijhess.v3i1.4296
https://doi.org/10.24018/ejedu.2024.5.5.860
https://doi.org/10.24018/ejedu.2024.5.5.860
https://doi.org/10.54674/ess.v36i2.916
https://doi.org/10.54674/ess.v36i2.916
https://doi.org/10.23969/pjme.v14i1.13358


83

Nube Guzmán / Johanna Bonilla

Lapuz, A. M., & Fulgencio, M. N. (2019). Improving critical 
thinking through Problem-Based Learning. Zenodo. https://doi.
org/10.5281/zenodo.3969231

Leite, A. B. R., et al. (2021). Democratic management in high schools. 
International Journal of Innovation and Education Research, 9(12), 
55–67. https://doi.org/10.31686/ijier.vol9.iss12.3574

López, J. D. R. M. (2024). El Buen Vivir: una revisión sistemática. 
Revista Ciencia e Interculturalidad, 34(1), 118–131. https://doi.
org/10.5377/rci.v34i1.19705

López-Aguilar, D., Santana-Vega, L. E., Osterhues-Pérez-de-la-
Blanca, E., & González-Benítez, N. (2024). Formación continua 
del profesorado-tutor. Revista Española de Orientación y 
Psicopedagogía, 35(1), 1–20. https://doi.org/10.5944/reop.vol.35.
num.1.2024.40745

Mancebo, H., & Cruz, M. G. (2018). Formación del pensamiento 
crítico y creativo. Cognosis: Revista de Filosofía, Letras y 
Ciencias de la Educación, 3(2), 23–36. https://doi.org/10.33936/
cognosis.v3i2.1206

Martín, R. C., Bueno, H. L., & Hidalgo, N. (2023). Prácticas de liderazgo 
democrático para la justicia social. Revista Internacional de 
Educación para la Justicia Social, 12(1), 152–168. https://doi.
org/10.15366/riejs2023.12.1.008

Marzuki, M., & Basariah, B. (2017). PBL and Project Citizen model in 
civic education. Jurnal Civics: Media Kajian Kewarganegaraan, 
36(3), 428–439. https://doi.org/10.21831/cp.v36i3.14675

Megas, F. F. (2016). Una educación filosófica. Ediciones Universidad 
de Salamanca. https://doi.org/10.14201/14767

Meier, D. (2023). Democratic schooling. School Review, 131(2), 
215–230. https://doi.org/10.1086/727135

Monica, C., Padudung, F. Y., Riza, R., & Lawado, S. A. D. (2024). 
Impact of PBL in civic education. Journal of Teaching and 
Practice, 3(2), 101–114. https://doi.org/10.19166/jtp.v3i2.7605

Nadeak, B., & Naibaho, L. (2020). Effectiveness of Problem-
Based Learning on critical thinking. Journal of Informatics and 
Education Research. 

Nasikin, A., Untari, S., & Suhartono, E. (2025). PBL in civic education 
podcasts. Jurnal Ilmu Kewarganegaraan, 22(2), 145–158. https://
doi.org/10.17509/jik.v22i2.80979

Navarro-Carrascosa, C. (2024). La enseñanza del español como 
lengua extranjera y la IA: una aproximación crítica. Doblele. 
Revista de Lengua y Literatura, 10(1), 1–17. https://doi.org/10.5565/
rev/doblele.159

Nieto, A. F. P., Egas, E. S. O., & Ramos, Y. J. L. (2024). Interculturalidad 
crítica: cómo descolonizar la educación? Código Científico 
Revista de Investigación, 5(1). https://doi.org/10.55813/gaea/
ccri/v5/n1/414

https://doi.org/10.5281/zenodo.3969231
https://doi.org/10.5281/zenodo.3969231
https://doi.org/10.31686/ijier.vol9.iss12.3574
https://doi.org/10.5377/rci.v34i1.19705
https://doi.org/10.5377/rci.v34i1.19705
https://doi.org/10.5944/reop.vol.35.num.1.2024.40745
https://doi.org/10.5944/reop.vol.35.num.1.2024.40745
https://doi.org/10.33936/cognosis.v3i2.1206
https://doi.org/10.33936/cognosis.v3i2.1206
https://doi.org/10.15366/riejs2023.12.1.008
https://doi.org/10.15366/riejs2023.12.1.008
https://doi.org/10.21831/cp.v36i3.14675
https://doi.org/10.14201/14767
https://doi.org/10.1086/727135
https://doi.org/10.19166/jtp.v3i2.7605
https://doi.org/10.17509/jik.v22i2.80979
https://doi.org/10.17509/jik.v22i2.80979
https://doi.org/10.5565/rev/doblele.159
https://doi.org/10.5565/rev/doblele.159
https://doi.org/10.55813/gaea/ccri/v5/n1/414
https://doi.org/10.55813/gaea/ccri/v5/n1/414


84

Sociedad, familia y educación: bases sociales de la ciudadanía

Orozco, W. A., & Aveldaño, D. F. Z. (2024). Lectura crítica para la 
emancipación. Revista Senderos Pedagógicos, 16(1), 87–102. 
https://doi.org/10.53995/rsp.v16i1.1695

Pangalila, T., Usman, I., & Rattu, J. A. (2024). PBL in civic education. 
Technium Education and Humanities, 8(1), 1–14. https://doi.
org/10.47577/teh.v8i.10930

Pertuz, D. O., & Ros, G. P. N. (2022). Prácticas pedagógicas para 
fomentar cultura democrática. Zenodo. https://doi.org/10.5281/
zenodo.6789683

Ramadhana, G. H., & Sutiani, A. (2023). PBL to improve critical 
thinking. Jurnal Ilmu Pendidikan Kota, 5(1), 1–10. https://doi.
org/10.24114/jipk.v5i1.43757

Ray, D., et al. (2013). Role-playing and democratic thinking. 
Routledge.

Reyes, P. D. C. M., & Castillo, T. Z. L. (2024). Aliados en el 
aprendizaje: el rol de la familia en la educación a distancia. 
Revista Digital Universitaria, 31, 1–17. https://doi.org/10.22201/
cuaieed.20074751e.2024.31.87907

Rodríguez, M. M. C., Suelves, D. M., & Fernández, H. S. (2019). 
Competencia digital e inclusión educativa. RED. Revista de 
Educación a Distancia, 61(1), 1–25. https://doi.org/10.6018/
red/61/06

Rodríguez, S. V. M., & Ronzón, E. T. (2025). Discursos docentes sobre 
la formación ciudadana en contextos rurales. CPU-e, Revista 
de Investigación Educativa, 41, 1–25. https://doi.org/10.25009/
cpue.v0i41.2937

Rojas, L. E. (2018). Discursos de saber/poder en torno al aborto. 
Revista Chilena de Derecho y Sociedad, 11, 125–140. https://doi.
org/10.5354/2735-7473.2018.52036

Sacchi, E. (2024). Foucault, la experiencia colonial y el racismo. 
Revista de Estudios Políticos, 184, 1–22. https://doi.org/10.5209/
rpub.87478

Salamanca, J. J. O. (2024). Educación ciudadana en la 
formación inicial del profesorado: revisión sistemática. Revista 
Latinoamericana de Estudios Educativos, 54(3), 321–350.

https://doi.org/10.48102/rlee.2024.54.3.653
Sandia, G. A., & Alonso, F. G. (2025). Depende la sociedad de la 

educación…? Revista Educación y Sociedad, 29, 153–170. https://
doi.org/10.36576/2695-5644.29.153

Santana, A. C. G., Marín, F. A. G., & Gutiérrez, A. G. (2024). Hacia 
nuevas formas de reinventar el poder. Formación y Práctica 
Educativa, 11(1), 1–20. https://doi.org/10.31948/fpe.v11i1.4393

Sarkingobir, Y., & Bello, A. (2024). Ethnoscience-integrated PBL to 
enhance critical thinking. International Journal of Education and 
Teaching, 1(1), 55–66. https://doi.org/10.33394/ijete.v1i1.10878

https://doi.org/10.53995/rsp.v16i1.1695
https://doi.org/10.47577/teh.v8i.10930
https://doi.org/10.47577/teh.v8i.10930
https://doi.org/10.5281/zenodo.6789683
https://doi.org/10.5281/zenodo.6789683
https://doi.org/10.24114/jipk.v5i1.43757
https://doi.org/10.24114/jipk.v5i1.43757
https://doi.org/10.22201/cuaieed.20074751e.2024.31.87907
https://doi.org/10.22201/cuaieed.20074751e.2024.31.87907
https://doi.org/10.6018/red/61/06
https://doi.org/10.6018/red/61/06
https://doi.org/10.25009/cpue.v0i41.2937
https://doi.org/10.25009/cpue.v0i41.2937
https://doi.org/10.5354/2735-7473.2018.52036
https://doi.org/10.5354/2735-7473.2018.52036
https://doi.org/10.5209/rpub.87478
https://doi.org/10.5209/rpub.87478
https://doi.org/10.48102/rlee.2024.54.3.653
https://doi.org/10.36576/2695-5644.29.153
https://doi.org/10.36576/2695-5644.29.153
https://doi.org/10.31948/fpe.v11i1.4393
https://doi.org/10.33394/ijete.v1i1.10878


85

Nube Guzmán / Johanna Bonilla

Sari, N. A., Dasna, I., Kusumaningrum, S. R., & Sitanggang, I. (2024). 
Effect of PBL on critical thinking in civic education. Studies in 
Learning and Teaching, 5(3), 233–245. https://doi.org/10.46627/
silet.v5i3.433

Shargel, B., & Katz, M. (2025). Simulations and democratic 
deliberation. Harvard University Press.

Sierra, K. S. N. (2025). Lenguaje, representación y argumentación. 
Dialógica, 22(2), 255–272. https://doi.org/10.56219/dialgica.
v22i2.4355

Situru, R. S., et al. (2023). Makombongan-based group investigation 
in civic education. Onoma: Journal of Linguistics, 9(2), 201–215. 
https://doi.org/10.30605/onoma.v9i2.3069

Torres, F. A. R., Guzmán, T. E., Alvear, J. C. R., & Bermeo, S. D. 
R. (2025). Rutinas de pensamiento como estrategia 
transformadora. Revista Mosaico Educativo, 4(11), 210–229. 
https://doi.org/10.56200/mried.v4i11.10184

Vázquez, V. M., et al. (2024). Organización y gestión educativa 
desde la comunidad. Revista Iberoamericana de Investigación 
y Evaluación Educativa, 16(2), 1–19. https://doi.org/10.30972/
riie.16228045

Volkmar, G. C. (2023). Heatoubiopedagogía del cuidado de sí 
mismo. Revista General de Psicología, 46, 44–60. https://doi.
org/10.56219/rgp.vi46.2068

Yu, L., & Zin, Z. M. (2023). Adaptaciones críticas del modelo PBL: 
revisión sistemática. Frontiers in Education, 8, Article 1139987. 
https://doi.org/10.3389/feduc.2023.1139987

https://doi.org/10.46627/silet.v5i3.433
https://doi.org/10.46627/silet.v5i3.433
https://doi.org/10.56219/dialgica.v22i2.4355
https://doi.org/10.56219/dialgica.v22i2.4355
https://doi.org/10.30605/onoma.v9i2.3069
https://doi.org/10.56200/mried.v4i11.10184
https://doi.org/10.30972/riie.16228045
https://doi.org/10.30972/riie.16228045
https://doi.org/10.56219/rgp.vi46.2068
https://doi.org/10.56219/rgp.vi46.2068
https://doi.org/10.3389/feduc.2023.1139987




ISBN 978-9942-596-02-4 | 2025 
https://editorial.risei.org

Capítulo III

Educación para la ciudadanía global 
y sostenible  

Introducción
La educación para la ciudadanía global y sostenible se configura 
hoy como uno de los horizontes más relevantes y desafiantes de 
la formación ciudadana. Supone articular, en un mismo proyecto 
pedagógico, dos grandes marcos de sentido: por un lado, la edu-
cación para la ciudadanía global (Global Citizenship Education, 
GCE), centrada en la comprensión crítica de las interdependen-
cias planetarias, los derechos humanos y la justicia social; por 
otro, la educación para el desarrollo sostenible (Education for 
Sustainable Development, ESD), orientada a la transformación de 
los modelos económicos, sociales y culturales en clave de soste-
nibilidad ecológica, equidad y paz. Ambos enfoques convergen 
en la aspiración de formar sujetos capaces de comprender la 
complejidad del mundo y de actuar responsablemente frente a 
los desafíos compartidos que atraviesan el siglo XXI.

Desde la aprobación de la Agenda 2030 y los Objetivos de 
Desarrollo Sostenible, el interés académico por la ciudadanía glo-
bal ha crecido de manera significativa. Un análisis bibliométrico 
reciente muestra que, a partir de 2016, se observa un aumento 
constante en la producción científica sobre educación para la 



88

Educación para la ciudadanía global y sostenible

ciudadanía global, especialmente en relación con el desarrollo 
sostenible y las políticas educativas internacionales (Pedraja-
Rejas et al., 2023). Con todo, el campo de estudio sigue siendo 
relativamente incipiente si se lo compara con otras áreas conso-
lidadas de la investigación educativa, lo que indica tanto su no-
vedad como el enorme potencial de desarrollo teórico, curricular 
y didáctico que aún conserva. Esta situación refleja una tensión: 
por un lado, la urgencia política y ética de repensar la educación 
desde claves globales y sostenibles; por otro, la necesidad de 
disponer de modelos pedagógicos robustos, contextualizados 
y evaluables.

El vínculo entre ciudadanía global y sostenibilidad adquiere 
un peso particular cuando se lo observa a la luz del Objetivo de 
Desarrollo Sostenible 4.7, que demanda garantizar que todos los 
estudiantes adquieran conocimientos y competencias necesarios 
para promover el desarrollo sostenible, los derechos humanos, la 
igualdad de género, la cultura de paz y la valoración de la diversi-
dad cultural, entre otros propósitos (Edwards et al., 2020). Desde 
esta perspectiva, la educación deja de concebirse únicamente 
como un derecho individual para pasar a entenderse como un 
dispositivo colectivo estratégico, capaz de habilitar capacidades 
críticas, éticas y políticas que sostengan transiciones justas hacia 
sociedades más equitativas y ecológicamente responsables. La 
ciudadanía ya no se reduce a un vínculo jurídico con el Estado-
nación, sino que se proyecta hacia una ciudadanía planetaria que 
reconoce interdependencias, responsabilidades compartidas y la 
necesidad de pensar el futuro en clave de generación presente 
y generaciones venideras.

En este escenario, el rol de la educación superior, y espe-
cialmente de la formación docente, resulta decisivo. Los futuros 
profesores se constituyen en mediadores clave entre las agendas 
globales y las experiencias concretas de aula; son quienes pue-
den traducir los discursos de sostenibilidad, derechos humanos 
y ciudadanía global en prácticas pedagógicas significativas y 
contextualizadas. La investigación muestra que los estudiantes 
de educación superior, cuando participan en programas explíci-
tamente orientados al desarrollo de competencias de ciudadanía 
global, llegan a reconocer mejor la relación entre los ODS y su 
vida cotidiana, y manifiestan mayor disposición a involucrarse 
en acciones colectivas a favor de la sostenibilidad y la justicia 
social (Akay et al., 2024). Esto sugiere que la educación para 
la ciudadanía global y sostenible no es un mero complemento 
curricular, sino un eje estructurante de la formación profesional 
y cívica.



89

Nube Guzmán / Johanna Bonilla

En el plano de las políticas públicas, la educación para la ciuda-
danía global y sostenible se concibe cada vez más como marco 
estratégico para enfrentar desafíos económicos, ambientales 
y sociales de escala planetaria. Un estudio comparativo sobre 
políticas educativas de países del G20 ha mostrado que, cuando 
la educación para la ciudadanía global se integra de manera 
explícita y coherente a estrategias nacionales de educación y 
desarrollo, contribuye a fortalecer la movilidad económica, la 
conciencia ambiental y la cooperación internacional, particu-
larmente en relación con los ODS (Shabalala & Photo, 2025). 
Países como Finlandia y Corea del Sur, que han incorporado de 
forma sistemática estos enfoques en sus currículos y marcos de 
formación docente, evidencian vínculos más sólidos entre edu-
cación, innovación y sostenibilidad. En contraste, en contextos 
donde la implementación es fragmentaria o meramente tecno-
crática tienden a diluirse las dimensiones emancipadoras de la 
ciudadanía global y a prevalecer discursos de competitividad o 
modernización desligados de la justicia social (Shabalala & Photo, 
2025). Esta comparación advierte que no basta con incorporar 
la ciudadanía global en los documentos oficiales: es necesario 
dotarla de coherencia política, pedagógica y financiera.

Las investigaciones empíricas sobre ciudadanía global han 
permitido identificar un conjunto de competencias y atributos 
que resultan centrales para este proyecto formativo. Entre ellos 
se destacan la capacidad de comprender eventos mundiales y 
la diversidad cultural; el reconocimiento de la igualdad de dere-
chos para todas las personas; el rechazo a cualquier forma de 
discriminación de género, racial o social; y el compromiso con 
la justicia social en escenarios de conflicto y desigualdad (Akay 
et al., 2024). La ciudadanía global se vincula así con nociones de 
altruismo, responsabilidad intergeneracional, valores sociales, 
conocimiento crítico de los procesos de globalización y respeto 
mutuo, todo ello articulado con la idea de un futuro sostenible. 
Estas competencias no se agotan en dimensiones cognitivas, 
sino que implican disposiciones afectivas, éticas y políticas que 
deben trabajarse mediante experiencias educativas prolongadas 
y reflexivas.

Más aún, se ha planteado que la educación para la ciudadanía 
global puede contribuir a todos los ODS si se diseña como un 
programa de formación integral que no jerarquice unos objetivos 
sobre otros, sino que aborde las interconexiones entre desigual-
dad, pobreza, género, paz, sostenibilidad ambiental y gobernanza 
global (Akay et al., 2024). Esta mirada holística resulta espe-
cialmente pertinente para la formación docente, ya que obliga 
a pasar de una enseñanza fragmentada por asignaturas a un 



90

Educación para la ciudadanía global y sostenible

enfoque transdisciplinario donde los problemas públicos reales 
se convierten en el punto de partida del aprendizaje. La ciudad, 
el territorio, los conflictos socioambientales, las migraciones o 
las brechas digitales pueden así convertirse en contextos vivos 
para el trabajo pedagógico, siempre que se orienten a la reflexión 
crítica y a la acción colaborativa.

En coherencia con este horizonte, la pedagogía de la ciuda-
danía global y sostenible se apoya en metodologías transfor-
madoras que buscan superar la transmisión unidireccional de 
contenidos. Una de las contribuciones más significativas proviene 
del aprendizaje transformador, entendido como aquel proceso 
educativo en el que las personas cuestionan supuestos previos, 
reelaboran sus marcos de referencia y construyen visiones más 
complejas de sí mismas y del mundo. Cuando este enfoque se ar-
ticula con metodologías como el pensamiento de diseño, se crea 
una potente sinergia para abordar problemas de sostenibilidad. 
En un programa desarrollado en University College Dublin, el uso 
de retos reales de sostenibilidad como eje de las clases permi-
tió que los estudiantes transformaran su experiencia en nuevo 
conocimiento, fortaleciendo su mentalidad de sostenibilidad, su 
alfabetización ecológica y su confianza creativa para impulsar 
cambios (Macagno et al., 2024). En lugar de limitarse a analizar 
problemas, el estudiantado se vio obligado a diseñar soluciones, 
a prototipar alternativas y a reflexionar sobre las implicaciones 
éticas y sociales de sus propuestas.

El pensamiento de diseño, con su énfasis en la empatía, la 
ideación y la iteración, se ha revelado como una metodología es-
pecialmente adecuada para una educación en sostenibilidad de 
carácter transdisciplinario. En estudios con estudiantes de arte y 
diseño, se observó que quienes participaron en un curso centrado 
en diseño mostraron indicadores de aprendizaje transformador 
más robustos que aquellos matriculados en un curso general de 
ecología, incluso cuando estos últimos disponían de mayor com-
plejidad conceptual en temas ambientales (Bales et al., 2024). 
Esto sugiere que la sostenibilidad no se agota en la acumulación 
de información científica, sino que requiere marcos pedagógi-
cos que favorezcan la creatividad, la agencia y la capacidad de 
imaginar futuros alternativos. En esta clave, la educación para 
la ciudadanía global y sostenible se distancia de modelos que 
se limitan a sensibilizar o informar, para posicionarse como una 
práctica que busca formar agentes de cambio.

Experiencias en programas de maestría dedicados al lide-
razgo en sostenibilidad refuerzan esta idea. Egresados de estos 
programas describen transformaciones profundas en la mane-
ra de situarse “en relación con otros y con el mundo”, en su 



91

Nube Guzmán / Johanna Bonilla

autoconocimiento, en su sentido de responsabilidad y empode-
ramiento, y en su visión del mundo, más compleja y sistémica 
(Bryant et al., 2023). Muchos señalan cambios en su forma ge-
neral de ser en el mundo, lo que indica que la educación para 
la sostenibilidad, cuando se vive como proceso transformador, 
trasciende el ámbito profesional y toca dimensiones existenciales. 
Esta constatación es importante para el diseño de programas 
de formación docente: no se trata solo de transmitir técnicas o 
contenidos, sino de acompañar procesos personales de toma de 
conciencia, reorientación de valores y compromiso ético.

En paralelo, se ha puesto énfasis en las denominadas ha-
bilidades transversales o competencias del siglo XXI, conside-
radas indispensables para una ciudadanía global y sostenible. 
Un estudio transnacional basado en el marco CARE-KNOW-DO, 
centrado en contextos de “escuelas abiertas” donde se integran 
centros escolares, universidades y comunidades para abordar 
retos reales, identificó seis habilidades clave: iniciativa personal, 
resolución de problemas, compromiso emocional, ciudadanía 
científica, aprendizaje auténtico y perspectiva de futuro (Okada 
et al., 2024). Los resultados mostraron altos niveles percibidos 
de desarrollo de estas habilidades en estudiantes de Grecia y 
Brasil, algo menores en Rumania, Reino Unido y España, lo que 
evidencia cómo los contextos y las culturas educativas influyen 
en la manera en que se cultivan estas competencias. La ciuda-
danía global y sostenible no se limita, por tanto, al dominio de 
contenidos sobre los ODS; se manifiesta también en cómo las 
personas se implican, cooperan, sienten y proyectan sus acciones 
en el tiempo.

En el ámbito universitario, la consolidación de competen-
cias transversales como la comunicación efectiva, el trabajo en 
equipo, el pensamiento crítico o la interdisciplinariedad se ha 
mostrado especialmente relevante en programas que abordan 
emprendimientos sociales o vinculados a la economía azul y la 
sostenibilidad. Un análisis de 81 planes de estudio en univer-
sidades públicas españolas evidenció que la comunicación y 
el traba jo colaborativo aparecen ampliamente reconocidos e 
integrados, configurando un tejido competencial que facilita el 
diálogo entre saberes y la construcción de soluciones innovadoras 
en clave de sostenibilidad (Lechuga-Jiménez et al., 2024). Estos 
hallazgos son cruciales para la formación docente en América 
Latina, donde persisten estructuras curriculares fragmentadas y 
enfoques disciplinarios rígidos que dificultan el abordaje integral 
de los problemas socioambientales.

La integración curricular de la educación para la ciudadanía 
global y la educación para el desarrollo sostenible no implica 



92

Educación para la ciudadanía global y sostenible

cargar de nuevos contenidos un currículo ya saturado, sino re-
pensar los enfoques pedagógicos desde claves de indagación 
y transdisciplinariedad. Investigaciones en el contexto austra-
liano muestran que, cuando se adoptan enfoques basados en 
proyectos, problemas reales y participación estudiantil, la in-
tersección entre educación para la sostenibilidad, ciudadanía 
global y currículo nacional puede liberar tiempo y espacio para 
una comprensión conceptual más profunda, al evitar repeticiones 
y desconexiones entre asignaturas (Menzie-Ballantyne & Ham, 
2021). En lugar de sumar temas dispersos, se construyen tramas 
de significado donde los estudiantes comprenden cómo se re-
lacionan el cambio climático, la justicia social, la economía y la 
política en un mismo horizonte de análisis y acción.

Ahora bien, la implementación de estos enfoques no ocurre en 
un vacío. Los contextos culturales, políticos e históricos median 
fuertemente la manera en que se interpreta y aplica la educación 
para la ciudadanía global y sostenible. El caso de Tailandia es 
ilustrativo: el discurso oficial sobre la Filosofía de la Economía 
de la Suficiencia se presenta como un enfoque propio hacia la 
modernización, que incorpora algunos elementos de la agenda 
internacional de sostenibilidad y ciudadanía, pero excluye otros 
en nombre de la tradición y la estabilidad social (Tan & Vickers, 
2024). Esto genera tensiones en torno a nociones de democracia, 
derechos humanos, laicidad o educación moral, mostrando que 
la ciudadanía global puede ser apropiada de forma selectiva y, 
en ocasiones, funcional a proyectos conservadores. Este tipo de 
análisis es especialmente relevante para América Latina, donde 
la educación ciudadana también se ve atravesada por dispu-
tas ideológicas y visiones divergentes de nación, desarrollo y 
participación.

A este panorama se suman perspectivas críticas que cues-
tionan algunos supuestos del marco dominante de la educación 
para la ciudadanía global y el desarrollo sostenible. Desde una 
lectura inspirada en el debate sobre el Antropoceno, se ha pro-
puesto transitar de la idea de ciudadanía global a la de “deni-
zenship” del Antropoceno, es decir, una condición compartida 
de habitantes humanos y no humanos con derechos limitados 
y responsabilidades ampliadas, entrelazados en redes de co-
habitación (Rib, 2023). Esta propuesta posthumanista invita a 
superar un enfoque excesivamente antropocéntrico y liberal de 
la educación ciudadana, abriendo paso a currículos que cultiven 
la vulnerabilidad, la capacidad de atención y la sensibilidad hacia 
las interdependencias entre especies y ecosistemas. Desde esta 
perspectiva, la educación para el desarrollo sostenible no debería 



93

Nube Guzmán / Johanna Bonilla

centrarse únicamente en formar ciudadanos activos en sentido 
clásico, sino en fomentar formas de ser y de estar en el mundo 
que reconozcan la fragilidad compartida y la responsabilidad 
ética hacia lo vivo.

En línea con estas críticas, la literatura también subraya la ne-
cesidad de asumir una perspectiva descolonial en la educación 
para la ciudadanía global. Un estudio con docentes de secunda-
ria en Inglaterra, Finlandia y Suecia, apoyado en la herramienta 
HEADSUP, identificó siete patrones históricos de opresión recu-
rrentes que suelen reproducirse, incluso de forma no intencional, 
en iniciativas de aprendizaje global orientadas por discursos de 
caridad o ayuda (Pashby & Sund, 2020). El análisis mostró que 
la cultura política nacional y las tradiciones educativas influyen 
en cómo el profesorado concibe la justicia global, la solidaridad 
y la diferencia, y advirtió sobre el riesgo de reforzar imaginarios 
paternalistas Norte–Sur. Esta advertencia es particularmente per-
tinente para proyectos de ciudadanía global en América Latina, 
donde el desafío es evitar la simple importación de discursos y 
construir, en cambio, enfoques situados que reconozcan las his-
torias de colonialismo, resistencia y saberes propios.

La pandemia de COVID-19 aceleró la expansión de experien-
cias de colaboración internacional en línea que reconfiguran la 
educación para la ciudadanía global. Una de ellas, basada en 
el enfoque COIL (Collaborative Online International Learning), 
conectó cursos universitarios en India y Estados Unidos para 
analizar comparativamente las vulnerabilidades en salud y las 
formas de “sub-ciudadanía” asociadas a desigualdades socioeco-
nómicas durante la crisis sanitaria (Banerjee et al., 2023). A través 
de trabajos conjuntos, los estudiantes desarrollaron habilidades 
de comunicación intercultural, aprendieron a comparar realida-
des nacionales y cuestionaron sus propios supuestos acerca de 
la desigualdad y la responsabilidad estatal. Estas experiencias, 
leídas desde una perspectiva cosmopolítica, muestran que la 
educación en línea puede convertirse en un espacio potente para 
la formación ciudadana cuando se orienta a la reflexión crítica, 
la cooperación y el reconocimiento de asimetrías globales.

En el ámbito urbano, la sostenibilidad se presenta como un 
campo privilegiado para la acción transformadora. Las ciudades 
concentran población, recursos, desigualdades y oportunidades, 
por lo que la educación superior juega un rol decisivo en la for-
mación de profesionales capaces de pensar y transformar los 
territorios urbanos. Un análisis de tendencias internacionales 
sobre aprendizaje transformativo para la sostenibilidad urbana 
muestra cómo diversas instituciones de educación superior han 



94

Educación para la ciudadanía global y sostenible

incorporado proyectos, laboratorios vivientes y experiencias 
comunitarias que permiten al estudiantado articular saber aca-
démico y acción local, generando aprendizajes significativos y, 
al mismo tiempo, contribuyendo a la mejora del entorno urbano 
(Filho et al., 2023). Estas iniciativas evidencian que la ciudadanía 
global y sostenible se ejerce también en la escala de los barrios, 
las comunidades y las ciudades, donde se experimentan de forma 
tangible las consecuencias del cambio climático, la segregación 
espacial o la precariedad habitacional.

La ciudadanía digital constituye otro componente ineludible 
de la formación para la ciudadanía global y sostenible. En un 
mundo atravesado por plataformas digitales, algoritmos y redes 
sociales, participar en la esfera pública implica también habitar 
entornos virtuales, producir y consumir información, gestionar 
datos personales y enfrentar desinformación sistemática. Un 
estudio sobre la implementación de un curso en línea de ciu-
dadanía digital en educación superior mostró que los futuros 
docentes que participaron en un programa cuidadosamente 
diseñado mejoraron de forma significativa sus comportamien-
tos de ciudadanía digital, con efectos sostenidos y valoraciones 
positivas sobre la pertinencia del curso (Bal & Akcil, 2024). Esto 
indica que la educación para la ciudadanía global debe incluir 
de manera explícita la alfabetización digital crítica, el cuidado de 
la privacidad, la ética en línea y la comprensión de los impactos 
socioambientales de la tecnología.

Todas estas experiencias permiten perfilar algunas orientacio-
nes para las políticas educativas y las prácticas docentes. En tér-
minos de política pública, la investigación sobre países del G20 
sugiere que la educación para la ciudadanía global y sostenible 
alcanza su mayor potencial cuando se integra sistémicamente 
en los planes de estudio nacionales, en la formación inicial y 
continua del profesorado y en las agendas intersectoriales de 
desarrollo (Shabalala & Photo, 2025). No se trata de añadir un 
tema más al currículo, sino de reorientar las finalidades de la 
educación hacia la construcción de sociedades más justas, pací-
ficas y sostenibles. Ello requiere voluntad política, financiamiento 
adecuado y marcos de evaluación que valoren la capacidad de 
juicio ético, la participación y la acción colectiva tanto como el 
rendimiento académico tradicional.

En el plano pedagógico, la educación para la ciudadanía glo-
bal y sostenible invita a concebir la escuela —y en particular la 
escuela latinoamericana— como laboratorio de democracia y de 
justicia ecológica, donde se aprenda a pensar el mundo desde 
perspectivas interdependientes y a actuar colectivamente sobre 



95

Nube Guzmán / Johanna Bonilla

la realidad. Ello implica articular metodologías transformadoras 
(aprendizaje basado en proyectos, aprendizaje-servicio, investi-
gación-acción, pensamiento de diseño, COIL), enfoques críticos 
(descoloniales, posthumanistas, feministas) y un compromiso 
ético con la dignidad humana y el cuidado de la vida. Supone, 
además, colocar al profesorado en el centro de la estrategia, no 
solo como ejecutor de programas, sino como intelectual críti-
co capaz de contextualizar, reinterpretar y co-construir la idea 
misma de ciudadanía global y sostenible en diálogo con sus 
estudiantes y comunidades.

En síntesis, la educación para la ciudadanía global y sostenible 
se presenta como un imperativo pedagógico y ético para el siglo 
XXI. Su promesa transformadora radica en la posibilidad de for-
mar sujetos capaces de comprender la complejidad del mundo, 
reconocer las múltiples formas de injusticia que lo atraviesan y 
comprometerse con la construcción de futuros más justos y ha-
bitables. Para que esa promesa se concrete, es necesario superar 
enfoques retóricos o meramente decorativos, y avanzar hacia po-
líticas coherentes, currículos integrados y prácticas pedagógicas 
que, desde las aulas y las comunidades, hagan de la ciudadanía 
global y sostenible una experiencia vivida y no solo declarada.

Ciudadanía global e interculturalidad

La ciudadanía global y la interculturalidad se han convertido 
en dos nociones clave para pensar la educación en un mundo 
atravesado por la movilidad humana, la interdependencia eco-
nómica, la crisis ecológica y las disputas por la justicia social. 
Aunque con frecuencia se las usa de manera casi indistinta en 
discursos curriculares y políticas educativas, en realidad res-
ponden a tradiciones conceptuales distintas y solo despliegan 
todo su potencial formativo cuando se articulan de forma crítica 
y reflexiva. Comprender esa articulación es fundamental para 
diseñar experiencias de aula que no se limiten a celebrar la diver-
sidad de forma superficial, sino que habiliten procesos de toma 
de conciencia, reconocimiento mutuo y transformación social.

La ciudadanía global ha emergido con fuerza como horizonte 
educativo vinculada a la Agenda 2030 y, en particular, al ODS 
4.7, que plantea la necesidad de integrar en los sistemas edu-
cativos la educación para el desarrollo sostenible, los derechos 
humanos, la igualdad de género, la cultura de paz y la valoración 
de la diversidad. Desde esta perspectiva, formar en ciudadanía 
global implica desarrollar en los estudiantes conciencia sobre 
los problemas planetarios, responsabilidad cívica más allá de 



96

Educación para la ciudadanía global y sostenible

las fronteras nacionales y disposición para actuar frente a la 
desigualdad, la violencia y el deterioro ambiental (Siddiqui et al., 
2024). No obstante, lejos de ser un concepto único y estable, la 
ciudadanía global agrupa miradas políticas, morales, ambienta-
les y económicas que pueden enfatizar desde la solidaridad y los 
derechos humanos hasta la competitividad y la empleabilidad 
en mercados globalizados, lo que explica buena parte de las 
tensiones observadas en su implementación.

La interculturalidad, por su parte, remite a la capacidad de re-
conocer, comprender y negociar las diferencias culturales que se 
ponen en juego en escenarios de encuentro: la escuela, la ciudad, 
los entornos digitales, los espacios de trabajo. La competencia 
intercultural no se reduce a acumular información sobre “otras 
culturas”; supone reflexionar críticamente sobre la propia identi-
dad cultural, reconocer los sesgos y prejuicios que la atraviesan, 
y sostener una actitud abierta y respetuosa frente a formas al-
ternativas de pensar, sentir y actuar (Hastowohadi et al., 2025). 
La investigación contemporánea muestra que esta competencia 
es hoy indispensable no solo en la enseñanza de lenguas, sino 
también en campos como la salud, la intervención social o la 
formación docente, en los que el encuentro con la alteridad es 
constitutivo de la práctica profesional.

En el plano escolar, los estudios empíricos señalan que la ciu-
dadanía global se interpreta con frecuencia a través del prisma 
del interculturalismo. En una investigación realizada en tres es-
cuelas del Bachillerato Internacional en Finlandia, Países Bajos y 
Australia, se observó que muchos estudiantes y docentes asocia-
ban la ciudadanía global casi exclusivamente con la capacidad 
de relacionarse cordialmente con personas de otras culturas, de 
via jar, de comunicarse en inglés y de mostrar respeto por la di-
versidad (Ferguson, 2024). Esta perspectiva, si bien reconoce el 
valor de los encuentros interculturales, corre el riesgo de reducir 
la ciudadanía global a una versión amable del cosmopolitismo, 
centrada en el contacto y la tolerancia, pero poco atenta a las 
desigualdades estructurales, las asimetrías de poder o las vio-
lencias históricas que atraviesan esos encuentros.

El problema no radica en la dimensión relacional, sino en su 
simplificación. Una ciudadanía global que se limite a promover 
el “llevarse bien con otros” puede convertirse en una educación 
de baja intensidad política, incapaz de cuestionar las raíces de 
la injusticia social o de interpelar críticamente las relaciones 
Norte–Sur. Los enfoques que vinculan ciudadanía global con jus-
ticia social y derechos humanos recuerdan que las experiencias 
interculturales solo adquieren sentido transformador cuando 
se inscriben en una reflexión sobre privilegio, desigualdad y 



97

Nube Guzmán / Johanna Bonilla

responsabilidad ética (Ferguson, 2024; Pashby & Sund, 2020). 
Desde esta óptica, la interculturalidad y la ciudadanía global 
deben ser entendidas como prácticas críticas, no como meras 
prácticas celebratorias de la diversidad.

La exposición intercultural por sí sola tampoco garantiza la 
formación de actitudes de ciudadanía global. Un estudio con 
adolescentes de contextos acomodados en Israel mostró que el 
contacto con otras culturas no se traduce automáticamente en 
mayor apertura o compromiso global: lo decisivo fue el desarrollo 
de lo que se denomina “inteligencia cultural”, entendida como el 
conjunto de recursos cognitivos, motivacionales y conductuales 
que permiten comprender, interpretar y responder con sensibi-
lidad a situaciones interculturales complejas (Daniel & Sabbagh, 
2022). La investigación demostró que esta inteligencia cultural 
actuaba como mediadora entre exposición intercultural y ac-
titudes de ciudadanía global: sin herramientas para procesar 
críticamente la experiencia, el contacto puede reforzar estereo-
tipos o generar retraimiento, en lugar de apertura. Ello confirma 
que la educación no puede limitarse a multiplicar “encuentros” 
o “intercambios” sin un acompañamiento pedagógico sólido.

En distintos países se han ensayado estrategias innovadoras 
para integrar ciudadanía global e interculturalidad en la vida 
escolar. El proyecto “Our World, Our Futures”, desarrollado entre 
escuelas primarias de Maldivas e Inglaterra, empleó proyectos de 
arte y educación ambiental con un enfoque dialógico y transcul-
tural para trabajar nociones de interdependencia y cuidado (Lee 
et al., 2025). A través de actividades que conectaban el entorno 
costero de las Maldivas con los paisa jes urbanos ingleses, el es-
tudiantado fue construyendo una comprensión más profunda de 
las amenazas ambientales comunes —como el aumento del nivel 
del mar— y de la manera en que estas afectan de forma desigual 
a distintas comunidades. Los resultados mostraron no solo un 
aumento del conocimiento ambiental, sino también el desarrollo 
de una sensación de interconexión “más-que-humana”, es decir, 
de pertenencia a una red de relaciones que incluye a otros seres 
vivos y ecosistemas, junto a un deseo explícito de contribuir a 
cambios concretos en sus propias comunidades.

En la enseñanza de lenguas, la articulación entre ciudadanía 
global e interculturalidad también ha cobrado fuerza. En cursos 
de chino para estudiantes de ingeniería, por ejemplo, se ha ex-
perimentado con enfoques que combinan la didáctica del idioma 
con elementos de psicoterapia humanista, con el fin de ayudar 
a los aprendices a tomar conciencia de sus barreras emocio-
nales ante la diferencia cultural (Morgan, 2024). Este tipo de 
intervención busca que el aprendizaje lingüístico no se reduzca 



98

Educación para la ciudadanía global y sostenible

a competencias gramaticales o léxicas, sino que se convierta 
en un espacio para la reflexión sobre el propio posicionamiento 
frente a “lo extranjero” y para el desarrollo de una cooperación 
más auténtica en contextos multiculturales. El énfasis se despla-
za, así, de la corrección formal a la calidad de la relación y al 
reconocimiento de la alteridad.

En este marco, la noción de ciudadanía intercultural, propuesta 
por Michael Byram y desarrollada en colaboración con otros au-
tores, representa un avance conceptual relevante. La ciudadanía 
intercultural plantea que enseñar lenguas extranjeras no debería 
limitarse a preparar al estudiante para comunicarse eficazmen-
te, sino que debería comprometerlo con la indagación crítica de 
problemáticas sociales, la reflexión sobre sus propios valores 
y la aplicación de sus habilidades comunicativas en contextos 
públicos reales (Byram et al., 2025). Esta aproximación exige asu-
mir riesgos éticos: la educación para la ciudadanía intercultural 
expone a los aprendices a cuestionar tanto las normas del “otro” 
como las propias, y a enfrentar tensiones entre lealtades cultu-
rales, creencias personales y principios de derechos humanos. 
La labor docente consiste, en gran medida, en acompañar estos 
procesos de forma responsable, evitando tanto el relativismo 
acrítico como el moralismo impositivo.

Desde otra vertiente, la idea de “literacidad de cosmovisión” 
se ha propuesto como un marco transformador que trasciende 
la educación religiosa tradicional y las versiones convencionales 
de educación ciudadana. En contextos de democracias plurales, 
esta literacidad se entiende como una práctica de compromiso 
crítico y reflexivo con los múltiples sistemas de sentido que co-
existen en la sociedad (Shaw, 2022). Trabajar la literacidad de 
cosmovisión implica crear espacios educativos donde los estu-
diantes puedan explorar, narrar y contrastar sus propias visiones 
del mundo con las de otros, reconociendo al mismo tiempo las 
implicaciones éticas y políticas de esas visiones. El objetivo no es 
homogeneizar creencias, sino fortalecer la capacidad de convi-
vir con la diferencia y de deliberar públicamente sobre asuntos 
controvertidos.

Las perspectivas decoloniales han aportado una crítica espe-
cialmente aguda a los supuestos de muchas políticas de ciuda-
danía global. Se ha señalado que los discursos globales sobre 
educación, desarrollo y ciudadanía suelen descansar en una 
matriz de colonialidad del poder anclada en premisas cristia-
no–positivistas–liberales–capitalistas, que se presentan como 
universales pero responden a historias y contextos específicos 
(Saito et al., 2023). Cuando estos marcos se imponen a pobla-
ciones multiculturalmente diversas sin un trabajo crítico, pueden 



99

Nube Guzmán / Johanna Bonilla

invisibilizar otras formas de ser, conocer y organizar la vida social; 
incluso pueden impedir que se formulen alternativas que cues-
tionen sus propios supuestos. Esta crítica es clave para América 
Latina, donde los proyectos de ciudadanía global deben dialogar 
con cosmovisiones indígenas, afrodescendientes y populares, 
y no simplemente subordinarlas a un modelo eurocéntrico de 
ciudadanía.

Desde el Sur Global se ha propuesto una educación para la 
ciudadanía global crítica y decolonial que no se limite a “incluir” 
contenidos sobre otras culturas, sino que reconfigure los lugares, 
sujetos y formatos de producción de conocimiento educativo 
(Aguilar-Forero & Salazar, 2023). Ello supone, por ejemplo, recono-
cer a las bibliotecas, los movimientos sociales, las organizaciones 
comunitarias y las redes de saber local como espacios legítimos 
de construcción de ciudadanía, y no solo como recursos auxiliares 
para proyectos definidos desde el Norte. La “defamiliarización”, 
entendida como el ejercicio de tomar distancia crítica frente a 
aquello que se considera normal o incuestionable, se presenta 
en este contexto como una pedagogía decolonizadora prome-
tedora (Waghid & Meda, 2023). A través de procesos reflexivos 
y colaborativos, docentes y estudiantes pueden identificar las 
jerarquías implícitas en los currículos, desnaturalizar relatos do-
minantes y abrir grietas para la emergencia de otras voces y 
memorias. Lejos de generar pasividad, esta pedagogía del di-
senso incrementa la autorreflexividad y la capacidad de resistir 
la violencia epistémica.

Los estudios sobre identidad cultural muestran, además, que 
la relación entre educación global e identidades locales es más 
compleja de lo que a veces se supone. En el caso de Pakistán, por 
ejemplo, la educación en inglés es una herencia colonial, pero 
estudiantes de distintas identidades culturales valoran positiva-
mente su uso como vehículo para el desarrollo profesional y la 
mejora de sus habilidades comunicativas (Siddiqui et al., 2024). 
De forma significativa, la mayoría no percibe la educación en 
inglés como amenaza directa a su cultura tradicional, lo que 
sugiere que la identidad cultural puede convivir con proyectos 
de formación orientados a la ciudadanía global cuando estos se 
presentan de manera clara como oportunidades de agencia y 
movilidad social, y no como mecanismos de asimilación.

No ocurre lo mismo en todos los contextos. En Irán, por ejem-
plo, las políticas educativas proteccionistas interactúan de ma-
nera compleja con los esfuerzos por promover la competencia 
comunicativa intercultural. El peso de una historia marcada por 
intervenciones extranjeras y amenazas a la soberanía nacional 



100

Educación para la ciudadanía global y sostenible

genera cautelas legítimas frente a discursos que invocan globa-
lización, apertura o internacionalización (Babaii, 2023). En estas 
circunstancias, los intentos de introducir enfoques interculturales 
en la enseñanza pueden ser vistos con suspicacia si no recono-
cen explícitamente esos temores históricos. La educación para 
la ciudadanía intercultural, en contextos como este, requiere 
estrategias que combinen la defensa de la dignidad cultural con 
la apertura al diálogo, evitando tanto el repliegue nacionalista 
como la adopción acrítica de modelos externos.

Las tecnologías digitales han ampliado de manera notable las 
posibilidades de encuentro intercultural, al mismo tiempo que 
introducen nuevos desafíos. La proliferación de cursos masivos 
abiertos en línea en áreas como la educación sanitaria ha per-
mitido que profesionales de distintos países y culturas trabajen 
juntos sobre problemas compartidos, como la atención a pa-
cientes migrantes o la comunicación en contextos culturalmente 
diversos (Cunha et al., 2024). Estos entornos virtuales de apren-
dizaje ofrecen opciones de autonomía, interacción y alineación 
con prácticas profesionales, pero exigen también una cuidadosa 
consideración de la interculturalidad en el diseño de contenidos 
y actividades para evitar nuevas formas de exclusión.

En el ámbito de la educación en lenguas, los intercambios 
virtuales han evolucionado desde modelos bilaterales relativa-
mente simples hacia configuraciones más complejas que integran 
ciudadanía global, interculturalidad y movilidad académica. La 
combinación de experiencias de estudio en el extranjero con 
educación intercultural en línea, cuando se acompaña de una 
intervención pedagógica explícita, favorece el desarrollo más 
integral de la competencia intercultural del estudiantado (Yuan 
& Tian, 2022). El apoyo docente antes, durante y después de la 
inmersión resulta crucial para que los estudiantes puedan pro-
cesar lo vivido, evitar interpretaciones estereotipadas y traducir 
sus aprendizajes en formas más responsables de relacionarse 
con otras personas y contextos.

De estas investigaciones se desprenden implicaciones claras 
para las políticas educativas y la práctica docente. En primer 
lugar, es fundamental reconocer que la ciudadanía global e in-
terculturalidad no flotan en el vacío, sino que se inscriben en his-
torias, identidades y relaciones de poder muy concretas. Diseñar 
programas de ciudadanía global en clave intercultural implica, 
por tanto, articular aspiraciones globales con la valoración de 
las lenguas, saberes y tradiciones locales, mostrando de forma 
explícita los beneficios profesionales y cívicos de estas propues-
tas (Siddiqui et al., 2024). En contextos como el latinoamericano, 



101

Nube Guzmán / Johanna Bonilla

ello supone asumir la diversidad lingüística y cultural —incluidos 
pueblos originarios y afrodescendientes— no como problema, 
sino como recurso y derecho.

En segundo lugar, el enfoque intercultural no puede limitarse a 
“apreciar la diversidad”; debe ser crítico y reflexivo. Esto incluye 
formar a los docentes para que identifiquen cómo ciertos mar-
cos de ciudadanía global pueden reproducir la colonialidad del 
poder y para que exploren, junto con su estudiantado, opciones 
decoloniales que legitimen múltiples formas de conocimiento y 
de vida (Pashby & Sund, 2020; Saito et al., 2023). La formación 
docente debería incorporar experiencias de defamiliarización, 
análisis de materiales curriculares, traba jo con testimonios y 
narrativas subalternas, entre otras estrategias que desplacen 
el foco desde el “otro exótico” hacia los propios privilegios y 
responsabilidades.

En tercer lugar, las instituciones educativas tienen la respon-
sabilidad de generar espacios dialógicos donde las diferencias 
no se silencien ni se gestionen como meras “dificultades”, sino 
que se conviertan en oportunidades para pensar con otros las 
condiciones de una vida justa y sostenible. Esto exige tiempos 
para la reflexión, metodologías participativas y evaluaciones que 
valoren la escucha, la argumentación y la capacidad de construir 
acuerdos y disensos fundamentados. La ciudadanía global e in-
tercultural se aprende practicándola: en asambleas, proyectos 
colaborativos, debates respetuosos, trabajos con la comunidad, 
experiencias de intercambio presencial o virtual.

En síntesis, la articulación entre ciudadanía global e intercultu-
ralidad ofrece un horizonte formativo potente, pero también lleno 
de desafíos. Su relevancia no se reduce a dotar a los estudiantes 
de competencias para moverse en “mercados globales”, sino a 
contribuir a la construcción de sociedades más justas, sostenibles 
y respetuosas de la pluralidad. Para ello, es necesario asumir 
una perspectiva compleja: combinar apertura al mundo y arrai-
go local, reconocimiento de la diversidad y compromiso con la 
igualdad, celebración de los encuentros y desnaturalización de 
las desigualdades que los atraviesan. Solo una educación que 
honre esta complejidad podrá hacer de la ciudadanía global e 
intercultural algo más que un lema y convertirla en una práctica 
cotidiana de justicia y cuidado compartido.



102

Educación para la ciudadanía global y sostenible

 Educación ambiental y desarrollo sostenible

La educación ambiental y la educación para el desarrollo sos-
tenible se han ido consolidando, en las últimas décadas, como 
ejes imprescindibles de cualquier proyecto educativo que aspire 
a formar ciudadanía crítica frente a la crisis civilizatoria actual: 
colapso ecológico, desigualdades extremas, crisis energética y 
deterioro de los lazos comunitarios. No se trata solo de “añadir 
contenidos verdes” al currículo, sino de repensar el sentido mismo 
de la educación, los modos de habitar el territorio y las formas 
de producir conocimiento. La escuela, la universidad y otros es-
pacios formativos son cada vez más interpelados a convertirse 
en escenarios donde se problematizan los modelos de desarrollo 
dominante y se ensayan alternativas más justas y sostenibles.

En el plano de la producción científica, los datos muestran que 
esta preocupación no es anecdótica. El análisis bibliométrico de 
la literatura indexada en Scopus entre 2013 y 2023 evidencia un 
crecimiento sostenido de los trabajos sobre educación ambiental, 
impulsado por la urgencia global de formar competencias para la 
sostenibilidad (Castillo et al., 2024). Ese incremento responde, en 
buena medida, a la consolidación de la Agenda 2030 y al recono-
cimiento de que los Objetivos de Desarrollo Sostenible (ODS) no 
podrán alcanzarse solo con medidas tecnológicas o económicas, 
sino también mediante un profundo cambio cultural y educati-
vo. Como subraya Castillo et al. (2024), el desplazamiento de la 
investigación hacia conceptos como “proyecto” y “aprendizaje 
experiencial” indica, además, un giro pedagógico: se pasa de 
una educación centrada en la transmisión conceptual sobre el 
ambiente a propuestas que buscan implicar al estudiantado en 
experiencias concretas, contextualizadas y orientadas a la acción.

Ahora bien, dentro de este amplio campo han convivido y 
a veces se han tensionado dos grandes corrientes: la educa-
ción ambiental (EA) y la educación para el desarrollo sostenible 
(EDS). La primera hunde sus raíces en los movimientos ecolo-
gistas y conservacionistas de mediados del siglo XX, poniendo 
el foco en el conocimiento de los ecosistemas, la protección de 
la biodiversidad y la toma de conciencia sobre los impactos de 
las actividades humanas. La segunda, impulsada especialmente 
desde la Década de la Educación para el Desarrollo Sostenible 
promovida por la UNESCO, amplía la mirada para abarcar, junto 
con la dimensión ecológica, las aristas sociales, económicas, 
culturales y políticas del desarrollo (Castellanos & Queiruga-
Dios, 2021). Esta ampliación conceptual es relevante: mientras la 
EA suele concentrarse en la relación ser humano–naturaleza, la 
EDS introduce de manera explícita las preguntas por la justicia, 



103

Nube Guzmán / Johanna Bonilla

la equidad, la pobreza, el género, la gobernanza y la calidad de 
vida, reubicando la cuestión ambiental en el corazón de la or-
ganización social.

Los estudios comparados muestran que esta distinción no 
es solo teórica, sino geopolítica. Castellanos y Queiruga-Dios 
(2021) evidencian que ciertas regiones del mundo conservan 
una fuerte tradición de educación ambiental, mientras otras se 
han alineado con la EDS como marco dominante. Sin embargo, 
la transición entre ambos enfoques no ha sido lineal ni exenta 
de conflictos. En numerosas escuelas, especialmente en América 
Latina, se observa una suerte de “superposición” en la que se 
siguen desarrollando actividades típicamente ambientalistas 
—recicla je, campañas de ahorro de agua, limpieza de espacios 
verdes— sin que se integren de manera sistemática las preguntas 
por la desigualdad, los modelos de producción y consumo o la 
participación ciudadana en la gestión del territorio. El estudio 
realizado en instituciones de primaria y secundaria en Boyacá 
(Colombia) ilustra bien esta situación: los programas abordan 
con relativa amplitud contenidos sobre conservación de recursos 
hídricos y protección de flora y fauna, pero los temas ligados a 
la EDS son mucho menos visibles (Suárez et al., 2023). Lo que 
aparece es una educación que “cuida la naturaleza” pero que 
apenas problematiza la estructura social que la degrada.

En la educación superior, la brecha conceptual se hace todavía 
más evidente. Acosta-Castellanos et al. (2024), en su investiga-
ción con 406 estudiantes de ingeniería de ocho universidades 
colombianas, muestran que la mayoría posee un conocimiento 
limitado, e incluso difuso, sobre el desarrollo sostenible y la propia 
EDS. Más significativo aún, el estudio identifica una ausencia de 
asignaturas o espacios curriculares explicitamente orientados 
a la EDS dentro de los programas de ingeniería, pese a que se 
trata de carreras clave para la configuración de infraestructuras, 
tecnologías y procesos productivos. Se produce así una paradoja: 
quienes diseñarán las obras, máquinas y sistemas que impactan 
directamente sobre los ecosistemas y las comunidades reciben 
una formación donde la sostenibilidad aparece, en el mejor de los 
casos, de forma tangencial. La “convergencia” entre educación 
ambiental y EDS que detectan Acosta-Castellanos et al. (2024) no 
se traduce en un enfoque integrado, sino en una yuxtaposición: 
se añaden algunos contenidos ambientales sin reorientar los ima-
ginarios de desarrollo ni las lógicas de la formación profesional.

Frente a este panorama, diversos trabajos subrayan la ne-
cesidad de reubicar la educación ambiental —en sentido am-
plio— como un componente transversal de la agenda de los 
ODS. Velempini (2025) sostiene que, aunque el ODS 4 recoge 



104

Educación para la ciudadanía global y sostenible

explícitamente la dimensión educativa, la EA incide en múltiples 
objetivos, desde la reducción de la pobreza hasta la igualdad de 
género, la salud, la energía limpia o la acción climática. Su plan-
teo es claro: sin una ciudadanía con competencias ecológicas y 
políticas sólidas, las metas de 2030 se reducen a declaraciones 
formales. De ahí que proponga el “mainstreaming” de la educa-
ción ambiental en el currículo escolar, la educación permanente 
y las políticas institucionales, articulando gobiernos, escuelas, 
universidades y empresas. Esta misma perspectiva se refuerza en 
contextos como Bangladesh, donde Uddin (2023) muestra que, a 
pesar de reconocer su importancia, la EA sigue siendo insuficiente 
por falta de aprendizaje práctico, desmotivación, debilidad ins-
titucional y políticas inconsistentes. La brecha entre el discurso 
internacional y las condiciones locales de implementación se 
hace particularmente visible en países con menos recursos y 
mayores vulnerabilidades socioambientales.

Precisamente por ello la investigación reciente insiste en la 
importancia de metodologías activas y experienciales que per-
mitan conectar los grandes marcos globales con la vida coti-
diana del estudiantado. El análisis de Castillo et al. (2024) pone 
de relieve el creciente protagonismo de proyectos, actividades 
de campo y enfoques interdisciplinarios en la literatura sobre 
educación ambiental. Se trata de desplazar el énfasis desde la 
transmisión de información hacia la construcción de experiencias 
significativas, en las que los estudiantes no solo “aprenden sobre 
el ambiente”, sino que se ven implicados en procesos de obser-
vación, diagnóstico y acción. Esta perspectiva dialoga con los 
planteamientos de Freire sobre la educación problematizadora 
y con las propuestas de Morin sobre la necesidad de un pensa-
miento complejo que vincule elementos ecológicos, sociales y 
éticos en una misma trama.

Los resultados del programa de formación de pregrado en 
Actividades Físicas y Deportes en Ambientes Naturales, orien-
tado al desarrollo sostenible en la Universidad Autónoma de 
Madrid, ofrecen un ejemplo elocuente de este giro metodológico. 
Santos-Pastor et al. (2022) reportan mejoras significativas en 
conocimiento, comportamientos y actitudes ambientales entre 
los 113 estudiantes participantes, combinando medidas cuanti-
tativas basadas en una escala validada de actitud ambiental 
con diarios reflexivos que recogen las vivencias del estudianta-
do. La clave reside en el diseño: actividades físicas en entornos 
naturales, articuladas con momentos de reflexión crítica, per-
miten a los estudiantes experimentar la naturaleza no como un 
“paisa je de fondo”, sino como un espacio de relación, cuidado y 



105

Nube Guzmán / Johanna Bonilla

responsabilidad. El aprendizaje se vuelve así corporal, emocional 
y cognitivo, lo que potencia su impacto formativo.

Otra línea de investigación muestra la importancia de iniciar 
tempranamente la educación ambiental. El estudio de Poje et al. 
(2024) con niños de 4 a 6 años en dos programas de educación 
infantil evidencia que quienes participan en el programa ecoló-
gico desarrollan un conocimiento más sólido sobre cuestiones de 
sostenibilidad. No se trata de oponer la educación en idiomas a 
la educación ambiental, sino de subrayar que la infancia es una 
etapa estratégica para cultivar sensibilidad ecológica, hábitos de 
cuidado y nociones básicas sobre los límites del planeta. La con-
clusión de los autores es que la educación ambiental no debería 
ser una opción añadida, sino un fundamento de los programas 
de educación inicial, sobre el cual luego puedan construirse otros 
aprendizajes.

El papel del profesorado emerge, en este escenario, como 
determinante. Imran y Almusharraf (2024) muestran que las pers-
pectivas de 87 docentes sobre la educación ambiental se asocian 
estrechamente con el enfoque institucional de sus centros: allí 
donde la escuela toma en serio la sostenibilidad, el profesorado 
tiende a valorarla más y a incorporarla de manera más consisten-
te en su práctica. A la inversa, cuando la educación ambiental se 
percibe como un añadido marginal o una exigencia burocrática, 
su presencia en el aula se vuelve fragmentada y episódica. El 
estudio subraya, además, que el cambio climático y sus efectos 
devastadores han comenzado a posicionar la EA como un eje 
futuro ineludible de las políticas educativas para la infancia, lo 
que exige no solo incluir contenidos, sino ofrecer desarrollo pro-
fesional, recursos y acompañamiento al profesorado para que 
pueda llevar adelante este trabajo con solvencia.

El debate sobre el desarrollo sostenible, por otra parte, se ha 
ido complejizando hacia modelos multidimensionales que re-
basan las dicotomías simplistas entre “economía” y “ambiente”. 
Greenland et al. (2023), a partir de las percepciones de estu-
diantes universitarios australianos sobre los ODS, proponen un 
modelo de seis dimensiones que incluye armonía social e igual-
dad, consumo sostenible y comportamientos socioeconómicos, 
producción sostenible, industria e infraestructura, reducción de 
la pobreza aguda y dimensiones ambientales y de gobernan-
za. Este tipo de modelos resulta útil para la educación porque 
permite mostrar, con claridad, que la sostenibilidad no se agota 
en el recicla je o la conservación, sino que está ligada a cómo 
producimos, distribuimos, consumimos y nos organizamos po-
líticamente. Desde la perspectiva de la educación para la ciu-
dadanía, ello invita a articular la alfabetización ecológica con la 



106

Educación para la ciudadanía global y sostenible

alfabetización económica y política, situando al estudiantado 
frente a los dilemas reales del desarrollo.

Las conexiones entre educación ambiental, economía y te-
rritorios concretos se evidencian también en campos como el 
ecoturismo. Huang et al. (2023) analizan cómo los conceptos de 
EA pueden incorporarse al desarrollo sostenible del ecoturismo, 
mostrando que la preservación de la integridad ecológica y del 
paisa je cultural local no solo beneficia al ambiente, sino que 
mejora la experiencia turística y genera impactos económicos 
positivos. Al mismo tiempo, el contacto informado con ecosiste-
mas y comunidades puede motivar a los visitantes a compartir 
lo aprendido y a apoyar prácticas más responsables al regresar 
a sus lugares de origen. Este tipo de experiencias ilustra la idea 
de que la educación ambiental no es monopolio de la escuela: 
también se construye en espacios de ocio, en el consumo cultural, 
en la comunicación y en múltiples prácticas sociales.

La investigación sobre alfabetización ambiental permite afinar 
aún más la mirada. Jia y Wang (2024), en un estudio con 979 
niños de diversas ciudades chinas, analizan cómo interactúan 
la afiliación con la naturaleza, el conocimiento ambiental y el 
comportamiento proambiental. Sus resultados muestran que 
el conocimiento media la relación entre sentir cercanía con la 
naturaleza y actuar de manera proambiental solo en contextos 
urbanos con niveles más altos de desarrollo sostenible. Es decir, 
sentir afecto por la naturaleza es importante, pero para que se 
traduzca en acción sostenida y coherente se requieren condicio-
nes estructurales: políticas públicas, infraestructuras, oportunida-
des reales de elección. Esto sugiere que la educación ambiental 
debe adaptarse a las posibilidades efectivas de cada contexto y, 
al mismo tiempo, asumir una dimensión crítica que visibilice las 
limitaciones sociales y materiales que enfrentan niños y jóvenes 
para modificar sus prácticas.

En el ámbito universitario, la integración de los ODS en los 
planes de estudio se ha convertido en un desafío clave para 
las instituciones de educación superior. Tomasella et al. (2024) 
proponen el marco de las “3Es” —Engage, Expand, Enact— para 
incorporar la sostenibilidad en el currículo de marketing: en una 
primera etapa, se compromete al estudiantado con los ODS me-
diante debates y análisis; en una segunda, se expanden valores 
y actitudes a través de metodologías transformadoras; y, en una 
tercera, se promueven acciones concretas y alianzas dentro y 
fuera de la universidad. Este tipo de marcos puede ser adaptado 
a otras disciplinas, incluidas la formación docente y las ciencias 
sociales, articulando así la educación ambiental y la EDS con la 
formación ciudadana en sentido amplio.



107

Nube Guzmán / Johanna Bonilla

La incorporación de tecnologías emergentes añade una capa 
de complejidad. Alsagri y Sohail (2024) examinan el papel de la 
inteligencia artificial en la consecución de los ODS, con énfasis 
en la educación de calidad, y destacan su potencial para perso-
nalizar aprendizajes y ampliar el acceso. Sin embargo, advierten 
también sobre las lagunas en la comprensión de sus impactos a 
largo plazo, las implicaciones éticas y los riesgos de reproducir 
desigualdades si el acceso a estas herramientas no se democra-
tiza. En el terreno de la educación ambiental, esto plantea una 
cuestión decisiva: ¿de qué manera las tecnologías pueden apoyar 
procesos de sensibilización, análisis crítico y acción colectiva sin 
sustituir el contacto directo con los ecosistemas ni trivializar la 
complejidad de la crisis ecológica?

En conjunto, la literatura reciente sugiere que el tránsito des-
de una educación ambiental centrada en la conservación ha-
cia enfoques más integrales de educación para el desarrollo 
sostenible requiere transformar, simultáneamente, conceptos, 
políticas, currículos, metodologías y culturas institucionales. No 
basta con sumar contenidos sobre cambio climático o reciclar 
en la escuela; se trata de reconfigurar la experiencia educativa 
para que niñas, niños, adolescentes y jóvenes comprendan las 
interdependencias entre lo ecológico, lo social y lo económico, y 
desarrollen capacidades para incidir en ellas desde su contexto. 
Para América Latina y para Ecuador en particular; esto impli-
ca vincular la educación ambiental y la EDS con debates sobre 
extractivismo, justicia territorial, saberes ancestrales, ciudades 
desiguales y vulnerabilidad al cambio climático, reconociendo 
que la sostenibilidad es inseparable de la democracia y de la 
justicia social.

El desafío, en definitiva, es que la educación ambiental y para 
el desarrollo sostenible se conviertan en una pedagogía de la 
esperanza y no solo del riesgo: una oportunidad para imaginar 
otros modos de vivir y producir, para reconstruir vínculos con la 
naturaleza y con los otros, y para formar generaciones capaces 
de defender la vida en un planeta finito. Esa tarea desborda los 
límites de una asignatura y exige una transformación curricular, 
institucional y política profunda, en la que la formación ciudadana 
encuentre uno de sus campos más urgentes y fecundos.

 Competencias ciudadanas y ética planetaria

La formación de competencias ciudadanas en el siglo XXI no 
puede comprenderse al margen de la crisis ecológica global ni 
de la expansión de las tecnologías digitales que median, organi-
zan y condicionan la vida cotidiana. En este contexto, la noción 
de ciudadanía deja de referirse únicamente a la pertenencia a 



108

Educación para la ciudadanía global y sostenible

un Estado-nación y se desplaza hacia un horizonte planetario en 
el que las decisiones individuales y colectivas tienen impactos 
que atraviesan fronteras, ecosistemas y generaciones. La ética 
planetaria se configura, así, como un principio orientador que 
reclama asumir la interdependencia radical entre seres huma-
nos, naturaleza y tecnologías, y articularla con el desarrollo de 
competencias ciudadanas críticas, responsables y solidarias.

Desde esta perspectiva, la Formación Ciudadana Digital (FCD) 
se vuelve un ámbito estratégico. En sociedades estructuradas 
por flujos de información, plataformas digitales y algoritmos, las 
formas de participación, deliberación y organización social se 
reconfiguran profundamente. El estudio de Turpo-Gebera et al. 
(2024) muestra que la FCD no puede reducirse al mero dominio 
instrumental de dispositivos, sino que debe entenderse como un 
proceso de formación integral para una ciudadanía global ética 
y responsable, capaz de discernir, decidir y actuar en entornos 
mediados por tecnologías de la información y la comunicación. 
Esto supone, entre otros elementos, aprender a gestionar críti-
camente la información, proteger la privacidad propia y a jena, 
reconocer los discursos de odio y la desinformación, y participar 
en espacios digitales de manera respetuosa y constructiva.

Los resultados de Turpo-Gebera et al. (2024) evidencian, ade-
más, que el desarrollo de estas competencias no es homogéneo 
en todas las franjas de población. Las personas de mayor edad 
y quienes viven de manera independiente obtienen niveles más 
altos de FCD, lo que sugiere que la experiencia vital, la toma 
cotidiana de decisiones autónomas y la exposición prolongada 
a situaciones complejas favorecen el desarrollo de una ética ciu-
dadana más robusta. No se trata de idealizar la adultez, sino de 
reconocer que las biografías y los tránsitos hacia la autonomía 
generan oportunidades de reflexión sobre las consecuencias de 
las propias acciones, también en el ámbito digital. Desde la mi-
rada educativa, esto interpela a diseñar experiencias formativas 
que no esperen pasivamente “a que el tiempo haga su trabajo”, 
sino que creen, desde la infancia y la juventud, situaciones de 
responsabilidad compartida, deliberación y cuidado mutuo, tanto 
en espacios presenciales como en entornos virtuales.

Un hallazgo especialmente relevante del estudio citado es 
que no es la cantidad de recursos tecnológicos lo que explica el 
nivel de FCD, sino el uso académico y formativo que se hace de 
Internet (Turpo-Gebera et al., 2024). En otras palabras, disponer 
de muchas computadoras no garantiza, por sí mismo, mejores 
competencias ciudadanas; lo decisivo es cómo se integran las 
tecnologías en procesos pedagógicos deliberados. Cuando el uso 
de Internet está orientado a la búsqueda crítica de información, 



109

Nube Guzmán / Johanna Bonilla

el análisis de problemas públicos, la colaboración en proyectos 
y la participación en debates argumentados, se fortalece la ca-
pacidad de los estudiantes para situarse ante el mundo digital 
desde una posición activa, reflexiva y ética. Por el contrario, un 
uso desvinculado de la reflexión tiende a reproducir la lógica 
del consumo pasivo y a debilitar el potencial emancipador de 
las tecnologías.

También se observan diferencias entre campos disciplina-
res. Turpo-Gebera et al. (2024) reportan que el estudiantado de 
Ciencias Biomédicas presenta niveles más altos de formación 
ciudadana digital que sus pares de otras áreas. Este dato puede 
interpretarse a la luz de la naturaleza de esas disciplinas, en las 
que la toma de decisiones suele implicar, de manera directa, 
cuestiones de vida, salud, vulnerabilidad y justicia. La confronta-
ción constante con dilemas éticos asociados al uso de tecnología 
biomédica, la investigación con seres vivos o la distribución de 
recursos sanitarios favorece la construcción de una sensibilidad 
más fina frente a las consecuencias de la acción humana sobre 
otros cuerpos y sobre el entorno. Ello sugiere que la exposición 
a problemas éticos concretos, trabajados de forma sistemática 
en el currículo, puede ser un factor clave para el desarrollo de 
competencias ciudadanas complejas.

En este punto, la noción de ética planetaria permite rearticular 
la formación ciudadana más allá de las fronteras disciplinares. 
Pensar éticamente en clave planetaria implica reconocer que la 
vida humana depende de sistemas ecológicos frágiles, que están 
siendo tensionados por modelos de desarrollo depredadores y 
por dispositivos tecnológicos que amplifican nuestras capacida-
des de intervención sobre el mundo. La ciudadanía deja de ser 
solo un conjunto de derechos y deberes asociados a un territorio 
político, para convertirse en una práctica de cuidado, correspon-
sabilidad y prudencia frente a la casa común. Vincular esta ética 
planetaria con la FCD significa, por ejemplo, discutir cómo las 
infraestructuras digitales consumen energía y minerales, cómo 
los residuos electrónicos afectan a comunidades empobrecidas, o 
cómo los modelos algorítmicos pueden reproducir desigualdades 
de género, raza o clase. La ciudadanía digital, en esta clave, no 
se reduce a “comportarse bien en línea”, sino que se inscribe en 
una ecología de responsabilidades más amplia.

La investigación de Turpo-Gebera et al. (2024) enfatiza que el 
desarrollo de una ética planetaria exige debatir explícitamente, 
en los espacios educativos, los impactos éticos y sociales de la 
tecnología. Esta explicitación es crucial: si los riesgos y posibili-
dades de las tecnologías no se tematizan, quedan subsumidos 
en discursos acríticos de progreso o, en el extremo contrario, en 



110

Educación para la ciudadanía global y sostenible

alarmismos que paralizan. Trabajar pedagógicamente la tecnolo-
gía desde la ética planetaria supone abrir espacios para pregun-
tar quién diseña las plataformas, con qué intereses, qué huellas 
ecológicas producen los centros de datos, cómo se distribuyen 
los beneficios y los daños de la digitalización, y qué alternativas 
pueden construirse desde una perspectiva de justicia social y 
ambiental.

Todo ello reclama una aproximación curricular transversal. No 
basta con incluir una asignatura aislada sobre “competencias di-
gitales” o “educación en valores”; la ética planetaria debe impreg-
nar el conjunto de la formación ciudadana. Esto implica, por ejem-
plo, que en ciencias se aborden los impactos ambientales de la 
producción y el consumo; en estudios sociales, las consecuencias 
políticas de la concentración de poder en grandes corporaciones 
tecnológicas; en lengua y literatura, la construcción de discursos 
y narrativas sobre la crisis ecológica; y en educación artística, 
la exploración de sensibilidades y afectos ligados al territorio, la 
biodiversidad y la vida cotidiana mediada por pantallas. La FCD 
adquiere, en este entramado, un lugar articulador: es el espacio 
donde se cruzan alfabetización informacional, pensamiento crí-
tico, sensibilidad ética y compromiso planetario.

En contextos latinoamericanos, y particularmente en países 
como Ecuador, la reflexión sobre competencias ciudadanas y 
ética planetaria se enlaza con problemáticas muy concretas: la 
expansión de actividades extractivas en territorios indígenas, la 
vulnerabilidad frente a desastres climáticos, las brechas digitales 
entre zonas urbanas y rurales, y la persistencia de desigualdades 
estructurales que condicionan el acceso a tecnologías y a una 
educación de calidad. Formar ciudadanía digital con ética plane-
taria en estos escenarios significan, entre otras cosas, habilitar a 
los estudiantes para usar las herramientas digitales en la defensa 
de derechos, la visibilización de conflictos socioambientales, la 
construcción de redes comunitarias y la producción de cono-
cimientos situados. De este modo, la escuela y la universidad 
pueden convertirse en nodos que conectan las luchas locales 
por la justicia ambiental con debates globales sobre el futuro 
del planeta.

En síntesis, las competencias ciudadanas del siglo XXI no pue-
den desligarse de la ética planetaria ni de la mediación tec-
nológica. La formación ciudadana digital, tal como muestra 
Turpo-Gebera et al. (2024), se vuelve un indicador relevante 
de la capacidad de las personas para participar críticamente 
en sociedades hiperconectadas. Pero su sentido pleno solo se 
alcanza cuando se articula con una conciencia de interdependen-
cia ecológica, con la responsabilidad frente a las generaciones 



111

Nube Guzmán / Johanna Bonilla

futuras y con el compromiso de transformar las estructuras que 
producen exclusión y devastación ambiental. Educar en compe-
tencias ciudadanas y ética planetaria, entonces, significa formar 
sujetos que sepan usar la tecnología, sí, pero sobre todo que 
sepan situarla en una trama de cuidado de la vida, justicia social 
y corresponsabilidad global.

 La escuela como espacio de construcción democrática

La escuela ha sido, desde la modernidad, una institución central 
para la configuración de la ciudadanía y la reproducción del or-
den social. Sin embargo, en el contexto contemporáneo marcado 
por la aceleración digital, la globalización de la información y 
el debilitamiento de los vínculos comunitarios tradicionales, su 
papel ya no puede concebirse simplemente como el de un es-
pacio de transmisión cultural o de socialización política básica. 
La digitalización ha introducido modificaciones ontológicas y 
epistemológicas que afectan cómo los sujetos se relacionan con-
sigo mismos, con los otros y con el mundo (Monarca et al., 2025). 
En este nuevo escenario, la escuela debe redefinirse como un 
espacio democráticamente regulado, capaz de formar sujetos 
críticos, conscientes de las tramas digitales que los atraviesan 
y comprometidos con el bien común. No se trata de rechazar el 
ecosistema digital, sino de regularlo pedagógicamente para que 
contribuya a la formación democrática en lugar de socavarla.

En esta clave, la construcción de ciudadanía en la escuela ex-
cede los contenidos cívicos tradicionales y requiere comprender 
la institución educativa como un microcosmos democrático en 
sí mismo. Las investigaciones recientes subrayan la necesidad 
de diseñar y conectar múltiples espacios participativos que per-
mitan la expresión de la pluralidad de voces que coexisten en la 
comunidad educativa (Beneyto-Seoane & Collet-Sabé, 2023). 
Concebir la escuela como un ecosistema participativo implica 
reconocer que la ciudadanía no se enseña únicamente mediante 
asignaturas, sino a través de experiencias directas de delibera-
ción, corresponsabilidad y toma de decisiones. Los patios, las 
aulas, las plataformas digitales institucionales, los proyectos 
transversales y los espacios comunitarios se convierten entonces 
en escenarios donde los estudiantes pueden ensayar y disputar 
significados democráticos.

Los dispositivos escolares participativos constituyen herra-
mientas privilegiadas para fomentar la participación estudiantil. 
Pero su eficacia no depende únicamente de su existencia formal. 
Como muestran Núñez et al. (2025), los dispositivos participa-
tivos pueden reproducir tensiones políticas, desigualdades de 



112

Educación para la ciudadanía global y sostenible

género e inequidades sociales si no se diseñan críticamente. En 
el caso del movimiento estudiantil secundario, por ejemplo, las 
décadas de democracia institucional en Argentina han demos-
trado que los jóvenes reinterpretan constantemente los modos de 
ejercer su ciudadanía escolar. La escuela no es un espacio neutral: 
es un campo donde se articulan, disputan y negocian posiciones 
políticas diversas, especialmente cuando emergen nuevas dere-
chas, debates en torno al feminismo o tensiones sobre derechos 
sexuales y reproductivos. La participación estudiantil, por tanto, 
debe comprenderse como una práctica política situada, atrave-
sada por identidades, pertenencias, emociones y desigualdades.

La cuestión de la equidad digital aparece aquí como una di-
mensión crítica. En la medida en que la vida democrática se 
ejerce cada vez más en entornos digitales, las desigualdades 
tecnológicas amenazan con impedir que ciertos estudiantes pue-
dan participar plenamente en la vida escolar. Beneyto-Seoane 
y Collet-Sabé (2023) demuestran que sin políticas claras y co-
herentes orientadas a la justicia digital, las brechas digitales 
replican las brechas sociales ya existentes: el acceso desigual a 
dispositivos, la diferencia en habilidades digitales, las barreras 
lingüísticas y la disponibilidad limitada de conectividad condi-
cionan quién puede participar efectivamente en los espacios 
digitales de la escuela. Una escuela comprometida con la cons-
trucción democrática debe asumir activamente una tarea de 
redistribución y de reconocimiento.

Esta democratización digital también implica formar al estu-
diantado en competencias para actuar éticamente en entornos 
digitales: proteger datos personales, reconocer discursos de 
odio, identificar noticias falsas, comprender el funcionamiento 
de plataformas y algoritmos, y crear contenidos colaborativos 
orientados al bien común. En este sentido, la escuela se convierte 
en un espacio regulador que debe mediar entre el ecosistema 
digital y la formación de un sujeto capaz de deliberar, discernir 
y actuar políticamente. Monarca et al. (2025) plantean que la 
escuela, como institución pública, está llamada a reconstruir un 
sujeto democrático que no sea meramente consumidor de infor-
mación, sino un agente capaz de intervenir críticamente en la 
construcción de lo común.

Una escuela democrática exige, además, reconocer la agencia 
de todos sus actores: docentes, estudiantes, familias, personal 
de apoyo y comunidad. La construcción democrática no puede 
limitarse a instancias consultivas simbólicas; requiere condiciones 
estructurales que permitan que las decisiones se compartan, que 
las reglas se construyan colectivamente y que los conflictos se 
gestionen mediante el diálogo y la negociación. La participación 



113

Nube Guzmán / Johanna Bonilla

democratiza cuando transforma relaciones, no solo procedimien-
tos. Cuando se reconoce la palabra estudiantil, se legitiman sus 
demandas y se articulan procesos reales de corresponsabilidad, 
la escuela deja de ser un espacio paternalista para convertirse 
en un laboratorio de ciudadanía.

En América Latina, la escuela como espacio de construcción 
democrática adquiere matices particulares: la presencia de des-
igualdades persistentes, la fragmentación territorial, la violencia 
estructural y las tensiones político-ideológicas obligan a entender 
la democracia no como un estado consolidado, sino como una 
práctica frágil y cotidiana que debe aprenderse, ejercerse y pro-
tegerse. Las instituciones educativas, especialmente en contextos 
vulnerables, pueden funcionar como espacios de reparación 
simbólica, cohesión comunitaria y construcción de proyectos 
colectivos que disputen narrativas individualistas y competitivas.

En definitiva, la escuela se constituye como un espacio privile-
giado para ensayar formas de convivencia democrática, no solo 
porque transmite valores y conocimientos, sino porque produce 
experiencias de participación, conflicto, deliberación y coopera-
ción que forman el carácter ciudadano. En la era digital, esta mi-
sión se vuelve más urgente: frente a la fragmentación algorítmica, 
la desinformación y la polarización, la escuela puede ofrecer un 
espacio donde lo común se reconstruya mediante el diálogo y la 
reflexión crítica. Su tarea, por tanto, no es solo preparar para la 
democracia, sino practicarla; no solo enseñar ciudadanía, sino 
producir sujetos capaces de imaginar y sostener mundos más 
justos, inclusivos y solidarios.



114

Educación para la ciudadanía global y sostenible

Referencias

Aguilar-Forero, N., & Salazar, F. (2023). Critical/decolonial 
global citizenship education and libraries from the global 
south. Prospects, 55(1–2), 105–117. https://doi.org/10.1007/
s11125-023-09655-8 

Akay, K., Altınay, F., Altınay, Z., Dagli, G., Shadiev, R., Altinay, M., 
Adedoyin, O. B., & Okur, Z. G. (2024). Global citizenship for the 
students of higher education in the realization of sustainable 
development goals. Sustainability, 16(4), 1604. https://doi.
org/10.3390/su16041604 

AlSagri, H. S., & Sohail, S. S. (2024). Evaluating the role of Artificial 
Intelligence in sustainable development goals with an emphasis 
on “quality education”. Discover Sustainability, 5(1), 458. https://
doi.org/10.1007/s43621-024-00682-9 

Babaii, E. (2023). How good or bad Others can be: National 
identity and intercultural encounters in the Iranian protectionist 
educational policies. Language and Intercultural Communication, 
23(3), 295–307. https://doi.org/10.1080/14708477.2023.2197413 

Bal, E., & Akçil, U. (2024). The implementation of a sustainable 
online course for the development of digital citizenship skills 
in higher education. Sustainability, 16(1), 445. https://doi.
org/10.3390/su16010445 

Bales, A. D., Jensen, C. X. J., Sekor, M. R., & Adinolfi, B. (2024). 
From science class to studio: Supporting transformative 
sustainability learning among future designers. International 
Journal of Sustainability in Higher Education, 26(8), 1891–1913. 
https://doi.org/10.1108/IJSHE-02-2024-0094 

Banerjee, S., Shaw, D., & Sparke, M. (2023). Collaborative online 
international learning, social innovation and global health: 
Cosmopolitical COVID lessons as global citizenship education. 
Globalisation, Societies and Education, 21(2), 379–392. https://
doi.org/10.1080/14767724.2023.2209585

Beneyto-Seoane, M., & Collet-Sabé, J. (2023). ¿Ba jo qué 
condiciones la escuela puede contribuir a la equidad digital 
y a la construcción de ciudadanía activa? Resultados de una 
investigación-acción en una escuela española. Digital Education 
Review, 44, 54–60. https://doi.org/10.1344/der.2023.44.54-60 

Bryant, J., Ayers, J., & Missimer, M. (2023). What transforms? 
Transformative learning in a sustainability leadership 
masters program. International Journal of Sustainability 
in Higher Education, 24(9), 231–251. https://doi.org/10.1108/
IJSHE-03-2022-0086 

https://doi.org/10.1007/s11125-023-09655-8
https://doi.org/10.1007/s11125-023-09655-8
https://doi.org/10.3390/su16041604
https://doi.org/10.3390/su16041604
https://doi.org/10.1007/s43621-024-00682-9
https://doi.org/10.1007/s43621-024-00682-9
https://doi.org/10.1080/14708477.2023.2197413
https://doi.org/10.3390/su16010445
https://doi.org/10.3390/su16010445
https://doi.org/10.1108/IJSHE-02-2024-0094
https://doi.org/10.1080/14767724.2023.2209585
https://doi.org/10.1080/14767724.2023.2209585
https://doi.org/10.1344/der.2023.44.54-60
https://doi.org/10.1108/IJSHE-03-2022-0086
https://doi.org/10.1108/IJSHE-03-2022-0086


115

Nube Guzmán / Johanna Bonilla

Byram, M., Porto, M., & Wagner, M. (2025). Ethical issues in 
foreign/world language teaching: The example of teaching 
for intercultural citizenship. Language, Culture and Curriculum, 
38(6), 563–577. https://doi.org/10.1080/07908318.2025.2462618 

Castellanos, P., & Queiruga-Dios, A. (2022). From environmental 
education to education for sustainable development in 
higher education: A systematic review. International Journal 
of Sustainability in Higher Education, 23(3), 622–644. https://
doi.org/10.1108/ijshe-04-2021-0167 

Castillo, V. S., Patio, G. R., & Gallego, T. A. C. (2024). Análisis de la 
producción científica sobre educación ambiental en la base 
de datos Scopus (2013–2023). Sophia, 20(2), e1489. https://doi.
org/10.18634/sophia j.20v.2i.1489

Cunha, P. S. D., Barbalho, I., Fernandes, F., Romo, M. H., Valentim, 
J. L. R. D. S., Coutinho, K. M. D., Araújo, K. S. D., Valentim, R. A. 
D. M., Dias, A. D. P., Batista, N. A. D. N., Silva, J. A. D., Clemente, 
H. A., Alves, M. D. F., & Coutinho, K. D. (2024). Interculturality in 
the development of technology-mediated courses for massive 
health education: A systematic review. European Journal of 
Investigation in Health, Psychology and Education, 14(10), 2754–
2771. https://doi.org/10.3390/ejihpe14100181

Daniel, S., & Sabbagh, C. (2024). Intercultural exposure and global 
citizenship attitudes among affluent late adolescents: Cultural 
intelligence as mediator. Globalisation, Societies and Education, 
22(4), 745–762. https://doi.org/10.1080/14767724.2022.2114072

Edwards, D., Sustarsic, M., Chiba, M., McCormick, M., Goo, M., & 
Perriton, S. (2020). Achieving and monitoring education for 
sustainable development and global citizenship: A systematic 
review of the literature. Sustainability, 12(4), 1383. https://doi.
org/10.3390/su12041383 

Ferguson, C. (2024). Interculturalism in student and teacher 
understandings of global citizenship education in three 
International Baccalaureate schools. Journal of Research 
in International Education, 23(2), 152–171. https://doi.
org/10.1177/14752409241276293 

Leal Filho, W., Brandli, L., Dinis, M. A., Vidal, D. G., Pão, A., Levesque, 
V. R., Sílvia, A., Kozlova, V., Vila, L. V., Fritzen, B., Abubakar, I., & 
Pace, P. (2023). International trends on transformative learning 
for urban sustainability. Discover Sustainability, 4(1), 31. https://
doi.org/10.1007/s43621-023-00145-7 

Greenland, S., Saleem, M., Misra, R., Nguyen, N., & Mason, J. (2023). 
Reducing SDG complexity and informing environmental 
management education via an empirical six-dimensional 
model of sustainable development. Journal of Environmental 
Management, 344 ,  118328. https://doi.org/10.1016/j.
jenvman.2023.118328 

https://doi.org/10.1080/07908318.2025.2462618
https://doi.org/10.1108/ijshe-04-2021-0167
https://doi.org/10.1108/ijshe-04-2021-0167
https://doi.org/10.18634/sophiaj.20v.2i.1489
https://doi.org/10.18634/sophiaj.20v.2i.1489
https://doi.org/10.3390/ejihpe14100181
https://doi.org/10.1080/14767724.2022.2114072
https://doi.org/10.3390/su12041383
https://doi.org/10.3390/su12041383
https://doi.org/10.1177/14752409241276293
https://doi.org/10.1177/14752409241276293
https://doi.org/10.1007/s43621-023-00145-7
https://doi.org/10.1007/s43621-023-00145-7
https://doi.org/10.1016/j.jenvman.2023.118328
https://doi.org/10.1016/j.jenvman.2023.118328


116

Educación para la ciudadanía global y sostenible

Hastowohadi, H., Marifatullloh, S., & Widiantari, M. M. (2025). 
Exploring intercultural competence: A case study of an 
Indonesian doctoral student in Australia. Journal of International 
Students, 15(3), 263–278. https://doi.org/10.32674/628yr447 

Huang, C.-C., Li, S.-P., Chan, Y.-K., Hsieh, M.-Y., & Lai, J.-C. M. 
(2023). Empirical research on the sustainable development 
of ecotourism with environmental education concepts. 
Sustainability, 15(13), 10307. https://doi.org/10.3390/su151310307

Imran, M., & Almusharraf, N. (2024). Shaping a sustainable 
future: A study of teachers’ perspectives on environmental 
education awareness. Cogent Education, 11(1), 2422223.https://
doi.org/10.1080/2331186X.2024.2422223

Jia, F., & Wang, W. (2024). City-level sustainable development 
impacts on environmental literacy: Feelings toward nature, 
environmental knowledge, and pro-environmental behavior. 
Environmental Education Research, 30(3), 415–434. https://doi.
org/10.1080/13504622.2024.2315573

Lee, C., Shiyama, A., & Shafeeqa, F. (2025). Our World, Our Futures: 
A dialogic approach to environmental literacy and global 
citizenship in primary schools in the Maldives and England. 
British Educational Research Journal, 51(1), 45–63. https://doi.
org/10.1002/berj.70050

Lechuga-Jiménez, C., Barroso, M.-B., Alastor, E., & Tíjar-Hurtado, 
J.-C. (2024). Promoting social and blue entrepreneurship 
and sustainability skills in higher education by transversal 
competencies. Cogent Education, 11(1), 2309412. https://doi.
org/10.1080/2331186X.2024.2309412

Macagno, T., Nguyen-Quoc, A., & Jarvis, S. (2024). Nurturing 
sustainability changemakers through transformative learning 
using design thinking. Sustainability, 16(3), 31243. https://doi.
org/10.3390/su16031243

Menzie-Ballantyne, K., & Ham, M. (2021). School Strike 4 Climate: 
The intersection of ESD, GCE and the Australian Curriculum. 
Australian Journal of Environmental Education, 37(3), 231–245. 
https://doi.org/10.1017/aee.2021.14

Monarca, H., Álvarez-López, G., & Rappoport, S. (2025). El lugar 
de la escuela en la construcción del sujeto y del mundo en 
la era digital. Digital Education Review, 47, 14–27. https://doi.
org/10.1344/der.2025.47.14-27

Morgan, F. (2024). Learning Chinese and making meaning: Ways 
to develop intercultural citizenship in the foreign language 
classroom. Language Learning in Higher Education, 14(2), 233–
254. https://doi.org/10.1515/cercles-2023-0052

https://doi.org/10.32674/628yr447
https://doi.org/10.3390/su151310307
https://doi.org/10.1080/2331186X.2024.242222
https://doi.org/10.1080/2331186X.2024.242222
https://doi.org/10.1080/13504622.2024.2315573
https://doi.org/10.1080/13504622.2024.2315573
https://doi.org/10.1002/berj.70050
https://doi.org/10.1002/berj.70050
https://doi.org/10.1080/2331186X.2024.2309412
https://doi.org/10.1080/2331186X.2024.2309412
https://doi.org/10.3390/su16031243
https://doi.org/10.3390/su16031243
https://doi.org/10.1017/aee.2021.14
https://doi.org/10.1344/der.2025.47.14-27
https://doi.org/10.1344/der.2025.47.14-27
https://doi.org/10.1515/cercles-2023-0052


117

Nube Guzmán / Johanna Bonilla

Núñez, P., Manelli, M., & Otero, E. (2025). La política en la escuela 
secundaria en la Ciudad de Buenos Aires: Tensiones y conflictos 
en torno a la nueva derecha y la agenda de género. Memorias, 
57(652), 85–102. https://doi.org/10.14482/memor.57.652.851

Okada, A., Panselinas, G. E., Bizoi, M., Malagrida, R., & Torres, P. L. 
(2024). Fostering transversal skills through open schooling with 
the CARE-KNOW-DO framework. Sustainability, 16(7), 2794. 
https://doi.org/10.3390/su16072794

Pashby, K., & Sund, L. (2020). Decolonial options and foreclosures 
for global citizenship education and ESD. Nordic Journal of 
Comparative and International Education, 4(1), 1–17.https://doi.
org/10.7577/njcie.3554

Pedraja-Rejas, L., Rodríguez-Ponce, E., Laroze, D., & Muñoz-Fritis, 
C. (2023). Mapping global citizenship: A bibliometric analysis of 
the field of education for sustainable development. Frontiers in 
Education, 8, 1139198. https://doi.org/10.3389/feduc.2023.1139198

Poje, M., Marini, I., Stanisavljević, A., & Dika, I. R. (2024). Environmental 
education on sustainable principles in kindergartens. 
Sustainability, 16(7), 2707. https://doi.org/10.3390/su16072707

Rib, I. (2023). From global citizenship to Anthropocene denizenship: 
The challenge to education for sustainable development. 
Critical Studies in Education, 66(1), 23–36. https://doi.org/10.10
80/17508487.2023.2222762

Saito, Y., Edwards, D. B., Sustarsic, M., & Taira, D. (2023). The 
onto-epistemic foundations of global governance and global 
education policies: A decolonial analysis of GCE in Hawaii. 
Comparative Education Review, 67(4), 673–695. https://doi.
org/10.1086/726613

Santos-Pastor, M. L., Ruiz-Montero, P., Chiva-Bartoll, O., Baena-
Extremera, A., & Martínez-Muñoz, L. F. (2022). Environmental 
education in initial training: Effects of a natural environment 
physical activity program for sustainable development. 
Frontiers in Psychology, 13, 867899. https://doi.org/10.3389/
fpsyg.2022.867899

Shabalala, N. P., & Photo, P. (2025). Global Citizenship Education: A 
strategic framework for G20 solutions to economic challenges 
and the SDGs. Journal of Global Responsibility, 16(1), 33–52. 
https://doi.org/10.1108/jgr-03-2025-0054

Shaw, M. (2022). Worldview literacy as intercultural citizenship 
education. Education, Citizenship and Social Justice, 17(2), 168–
183. https://doi.org/10.1177/17461979211062125

Siddiqui, K., Asad, M. M., & Rind, A. A. (2024). Learners’ attitudes 
toward language education based on cultural identities: 
Global citizenship agenda in HEIs of Pakistan. Journal of 
Applied Research in Higher Education, 16(3), 542–560. https://
doi.org/10.1108/jarhe-01-2024-0034

https://doi.org/10.14482/memor.57.652.851
https://doi.org/10.3390/su16072794
https://doi.org/10.7577/njcie.3554
https://doi.org/10.7577/njcie.3554
https://doi.org/10.3389/feduc.2023.1139198
https://doi.org/10.1080/17508487.2023.2222762
https://doi.org/10.1080/17508487.2023.2222762
https://doi.org/10.1086/726613
https://doi.org/10.1086/726613
https://doi.org/10.3389/fpsyg.2022.867899
https://doi.org/10.3389/fpsyg.2022.867899
https://doi.org/10.1108/jgr-03-2025-0054
https://doi.org/10.1177/17461979211062125
https://doi.org/10.1108/jarhe-01-2024-0034
https://doi.org/10.1108/jarhe-01-2024-0034


118

Educación para la ciudadanía global y sostenible

Suárez, V. R., Acosta-Castellanos, P. M., Ortegón, Y. A. C., & Queiruga-
Dios, A. (2023). Current state of environmental education 
and education for sustainable development in K–12 schools 
in Boyacá, Colombia. Sustainability, 15(13), 10139. https://doi.
org/10.3390/su151310139

Tan, M., & Vickers, E. (2024). Thailand: Sufficiency education and 
the performance of peace, sustainable development and GCE. 
Compare, 54(3), 419–437. https://doi.org/10.1080/03057925.20
24.2310129

Tomasella, B., Akbar, B., Lawson, A., Howarth, R., & Bedford, R. 
(2024). Embedding the SDGs into higher education marketing 
curricula. Journal of Marketing Education, 46(2), 221–237. https://
doi.org/10.1177/02734753241231182

Turpo-Gebera, O., Márquez, C. R., Ramírez-García, A., Chirinos-
Tovar, K., Gómez, I. A., & Zavala, R. D. (2024). Formación 
ciudadana digital en estudiantes de una universidad pública 
peruana. Aula Abierta, 53(1), 45–56. https://doi.org/10.17811/
rifie.53.1.45-56

Uddin, M. (2023). Environmental education for sustainable 
development in Bangladesh and its challenges. Sustainable 
Development, 31(6), 1750–1764. https://doi.org/10.1002/sd.2728

Velempini, K. (2025). Assessing the role of environmental 
education practices towards the attainment of the 2030 SDGs. 
Sustainability, 17(5), 2043. https://doi.org/10.3390/su17052043

Yuan, L., & Tian, D. (2022). Online intercultural education and study 
abroad: Theory into practice. Asian Journal of Communication, 
32(1), 73–89. https://doi.org/10.1080/01292986.2021.2024238

https://doi.org/10.3390/su151310139
https://doi.org/10.3390/su151310139
https://doi.org/10.1080/03057925.2024.2310129
https://doi.org/10.1080/03057925.2024.2310129
https://doi.org/10.1177/02734753241231182
https://doi.org/10.1177/02734753241231182
https://doi.org/10.17811/rifie.53.1.45-56
https://doi.org/10.17811/rifie.53.1.45-56
https://doi.org/10.1002/sd.2728
https://doi.org/10.3390/su17052043
https://doi.org/10.1080/01292986.2021.2024238





	Capítulo I
	Fundamentos teóricos de la educación para la ciudadanía  
	Introducción
	La ciudadanía como construcción histórica y educativa
	Dimensiones éticas, sociales y políticas de la educación ciudadana
	Paradigmas y modelos pedagógicos para la formación ciudadana
	Desafíos contemporáneos de la ciudadanía en la educación
	Referencias


	Capítulo II
	Metodología del interaprendizaje en la educación ciudadana  
	Introducción
	Aprendizaje y desarrollo de la personalidad ciudadana
	 Fundamentos teóricos de la educación ciudadana
	 Procesos y contextos educativos para la ciudadanía
	Didáctica general y práctica reflexiva
	Referencias


	Capítulo III
	Sociedad, familia y educación: bases sociales de la ciudadanía  
	Introducción
	 La enseñanza como actividad crítica y transformadora
	Organización y gestión democrática de los centros educativos
	Aprendizaje basado en problemas y orientación crítica ciudadana
	 Descolonizar el saber y reinventar el poder
	Referencias


	Capítulo III
	Educación para la ciudadanía global y sostenible  
	Introducción
	Ciudadanía global e interculturalidad
	 Educación ambiental y desarrollo sostenible
	 Competencias ciudadanas y ética planetaria
	 La escuela como espacio de construcción democrática
	Referencias



